

علمى وتحقيقاتى جريده

نورمعرفت

جلد ۲ رجب المرجب -تا - ذي الحجه ۲۹ساج شاره ا

مجلس ادارت

سید حسین عارف نقوی (صدر مجلس)

سیدحسنین عباس گردیزی

سيد ثمر على نقوى

مجداصغرعسكري

روش على

مدری سید رمیز الحسن موسوی تزئین کار۔ علی طاہر حسینی

ملنے کا پیتہ:

شعبة تحقيقات ينور الهدى شرسك (رجسرة) باره كهو اسلام آباد

فون: 051-2231937 اي ميل

noor.marfat@gmail.com

#### مقالہ نگار کے لیے شرائط

☆ مقالہ نگار حضرات سے درخواست ہے کہ اپنے تحقیقی موضوعات مدیر نور
 معرفت کے نام ارسال کریں۔

ہر ہے کہ مضمون کمپوز شدہ ہوادر اس کی ضخامت ہیں / بچییں صفحات سے ذائد نہ ہو۔ ممکن ہو تو مضمون کی سافٹ کا پی بھی ارسال کریں یا مدیر کے ای۔ میل پر ارسال فرمائی جائے۔

ادارہ ہر شارہ کے لیے محققین کو اپنی طرف سے جدید تحقیق کے مکن ہے کہ ادارہ ہر شارہ کے لیے محققین کو اپنی طرف سے جدید تحقیق طلب موضوعات کے نام ارسال کرے کہ ان پر تحقیق کی جائے۔

⇒ حواشی اور حوالہ جات کے لیے اصلی ما خذ کو اختیار کیا جائے اور تفصیل سے کھھے جائیں اس طرح: مصنف طبع ......س طباعت .....
 کھے جائیں اس طرح: مصنف طبع .....سن طباعت ....
 کسے حائیں ۔

﴿ رساله نور معرفت میں علوم قرآن و حدیث، فقه و اصول فقه، کلام و فلسفه اور اسلامی تاریخ، تعلیم و تدریس، تقابل ادیان، ادبیات، معاشیات، عمرانیات، سیاسیات، اقبالیات، ثقافت و تدن، قانون و اصول قانون وغیره پر اسلامی نقطه نظر سے مقالات شالع کئے جاتے ہیں۔

﴿ نور معرفت میں شائع شدہ مقالات کسی اور جگہ طبع کرانے کی صورت میں'' نور معرفت'' کا حوالہ دینا ضروری ہے۔

ہ علمی کتابوں پر تبصرے کے لیے مدیر نور معرفت کو کتاب کی دو کا پی ارسال کی جائے۔

وقال امير المومنين على ابن ابي طالبً ليسَ الخيرُ أن يَكثُرُ مالُكَ و وَلَدُكَ، ولكنّ الحَيرَ أَن يَكُثُرَ عِلْمُكَ ،وأَن يَعظُمَ حِلمُك،وأَن تَبُاهِيَ الناسَ بعِبادِةِ رِبُّكَ ،فان أحسنتَ حَمِدتَ اللَّهُ، وان أسأتَ استغفرتَ اللَّهُ ، ولا خيرَ في الدنيا الآلِرجلين: رَجلٌ أذنبَ ذُنوباً فهو يَتَدارَكُها بالتوبةِ ،ورجُلُ يُسارعُ في الخيرات نیکی بینہیں ہے کہ کہ تمہارا مال وتمہاری اولاد بڑھ جائے بلکہ نیکی بیہ ہے که تمهاراعلم برده جائے ، بردباری زیادہ ہو جائے اور بیا کہتم لوگوں میں اینے بروردگارکی عبادت کے ذریعے فخر ومبامات کر و(نہ کہ مال ودولت کے ذریعے )اگرتم نے کوئی نیکی انجام دی تو حد خدا بجالاؤ اور اگرتم نے کوئی بدی انجام دی تو اللہ کے حضور استغفار کر لیا کرواور دنیا میں صرف دو آ دمیوں کی بھلائی ہے ،وہ آ دمی جس نے گناہ کیا گر توبہ کے ذریعہ سے اس کا تدراک بھی کرلیا اور وہ آ دمی جونیکیوں میں جلدی کرتا ہو

| فهرست مطالب                                           |                                                   |
|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ے آئینے میں ۔اداریہ                                   | دینی مدارس! اہداف اور مقاصد کے                    |
| هري: ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ            |                                                   |
|                                                       | قرآنی امثال اوران کے مقاصد                        |
| سید ثمر علی نقوی :(۴۹)                                |                                                   |
|                                                       | ولادت علیؓ تاریخ کے تناظر میں                     |
| سیدحسنین عباس گردیزی:(۲۹)                             |                                                   |
| ,                                                     | سود کی حرمت کا فلسفه                              |
| سید رمیز الحن موسوی : ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ (۴۵)          |                                                   |
|                                                       | قرآن کریم کا نظریه سیاست                          |
| روشن علی :(۵۹) محمد اصغر عسکری :(۵۵)                  |                                                   |
| (4)                                                   | اسلام میں آ زادی اور اس کی حدود                   |
| محمد اصغر عسكري: ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | حمل پس                                            |
|                                                       | نور بنحشیہ اوران کے علمی آثار                     |
| سید حسین عارف نقوی: (۸۹)                              |                                                   |
|                                                       | عدلیه!اسلامی تعلیمات کی روشنی میر                 |
| روثن على :(۱۰۱)                                       | المديزان في تفسيرالقرآن                           |
| J                                                     | التميزان في خيراهران                              |
|                                                       | ا قبالیات سے متعلق چند ناشناختہ کتا <sup>بی</sup> |
| ں<br>سیر حسین عارف نقوی :۔۔۔۔۔۔۔(۱۴۳)                 | ا فہالیات ہے۔ س چیکر ما سنا حمتہ سانہ             |
| سيد دن عارف عول . ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ |                                                   |

ادارىي

#### دینی مدارس! امداف ومقاصد کے آئینے میں

معاشرے میں جینے بھی ادارے سرگرم عمل ہوتے ہیں اور اپنے وجود کا اظہار کرتے ہیں، وہ کسی نہ کسی مقصد اور ہدف کے تحت کام کرتے ہیں، خواہ وہ مقصد دنیوی ہو یا اُخروی ، مادی ہو یا معنوی۔ دینی مدارس کے تشکیل پانے کا فلفہ اور مقصد کیا ہے؟ اور یہ ادارے کس مقصد کے تحت وجود میں آئے ہیں؟ اس بارے میں اگر قرآن وسنت کی تعلیمات اور مسلمانوں کی تہذیب و ثقافت کو دیکھا جائے تو دینی مدارس کے وجود کا اولین مقصد عوام الناس کی تعلیم و کی تہذیب و ثقافت کو دیکھا جائے تو دینی مدارس کے وجود کا اولین مقصد عوام الناس کی تعلیم و تربیت کرنا ہے، جس کا ایک برا وسیلہ تبلیغ دین ہے۔ دین کی تعلیمات، انسانوں کی تعلیم و تربیت کا سب سے برا منبع ہیں۔ البذا تبلیغ دین کی پہلی بنیاد دینی معارف اور علوم کی تدریس تربیت کا سب سے برا منبع ہیں۔ البذا تبلیغ دین کی پہلی بنیاد دینی مدارس کا اہم ترین مقصد و ہدف ہے۔ آبلیغ دین کے علاوہ دین اور شریعت کا دفاع اور حفاظت بھی دینی مدارس کا اہم ترین مقصد اور دین اور کون سا ادارہ ہے جو یہ ذمہ داری پوری کر سکتا ہے؟ اس کے بعدد بنی مدارس کا ایک اور اہم مقصد زاری پوری کر سکتا ہے؟ اس کے بعدد بنی مدارس کا ایک اور اہم مقصد زمن نے کئی ادکام کی جزئی مسائل و موضوعات پر تظیق ہے۔ ان تیوں مقاصد کے علاوہ بھی بہت سے مقاصد اور اہداف ہیں جو دینی مدارس کے وجود سے پورے ہوتے ہیں کے علاوہ بھی بہت سے مقاصد اور اہداف ہیں جو دینی مدارس کے وجود سے پورے ہوتے ہیں کی نائن سب کی بازگشت انہی تین کی مقاصد کی طرف ہوتی ہوتی ہے۔

لیکن اُن سب کی بازگشت انہی تین کلی مقاصد کی طرف ہوتی ہے۔ تبلیخ دین، معاشرے میں تہذیب نفس اورعوام کی اخلاقی وعملی تربیت کا وسیلہ ہونے کے ساتھ ساتھ اُن کے افکار اور نظریات کو بھی الٰہی رنگ میں رنگئے کا ذریعہ ہے۔ اس لیے معاشرے کے مخلف طبقات تک دینی معارف پہنچانا اور فدہبی تعلیمات کو اسلامی معاشروں اور ممالک میں پھیلانا، زمانہ قدیم سے دینی مدارس کے مقاصد میں شامل رہا ہے۔ جب تک کمتب

الل سنت مين اصحاب بيغيم تك وسرس حاصل تقى اور كمتب الل بيت مين ائمه معصومين عليم اللام كا وجود مبارک معاشرے کو اپنی نورانی تعلیمات سے بہرہ مند کر رہاتھا تو دینی معارف کی تبلیغ اُن کا بنیادی ترین مقصد تھا۔ جہاں اصحاب رسول اور تابعین رضوان الدعیم، کمتب خلفاء کے مطابق دینی معارف کی تبلیغ و ترویج کے لیے مصروف عمل تھے، وہاں ائمہ معصومین ملیم السلام بھی دینی علوم و معارف کی نشرو اشاعت میں سرگرم عمل رہے ہیں اور زمانے کے تمام تر جر و استبداد ك باوجود ائمه اطهار في اين اللي فريض سے كوتائي نہيں كى حتى كه سيد الشهداء حضرت امام حسین علیہ اللام کی شہادت کے بعد کمتب تشیع نے جر و استبداد کے خلاف جد و جہد کا ایک نیا انداز اختیار کیا اور حضرت امام زین العابدین علیه اللام نے اُموی استبداد کے عروج میں دعا اور مناجات کے ذریعے دینی معارف کی تبلیغ کا فریضہ انجام دے کر اینے پیروکاروں کو اس اہم فریضے کی اہمیت سے آگاہ کیا۔ امام زین العابدین ؑ کے بعد مکتب خلفاء کی سیاسی تقسیم اور چپقکش َ نے ائمہ اطہار ، خصوصاً امام صادق اور امام باقر علیما اللام کو خصوصی موقع فراہم کیا اور ان دونوں ہستیوں نے دینی معارف اور علوم کی نشر و اشاعت میں نمایاں خدمات انجام دیں، جن کے اثرات نه فقط کمتب تشیع بر براے، بلکه کمتب خلفاء کی علمی وفقهی تشکیل بھی انہی ادوار کی مربون منت ہے۔ اس کے بعد عباسی خلافت میں امام کاظم سے لے کر امام حسن عسکری اور حضرت ججت علیداللام کی غیبت کبری تک ائمہ طاہریں یا نے تمام تر مشکلات اور سیاسی نشیب و فراز کے باوجود دینی معارف کی نشرو اشاعت کے لیے اپنی جانوں کی قربانی کے عوض نمایاں کردار ادا کیا، لیکن غیبت کبریٰ کے بعد بیر ساری ذمہ داری علائے دین اور دینی مراکز و مدارس بر آ بڑی۔ دینی مدارس اور مراکز نے غیبت کبری کے آغاز سے لے کر آج تک اس عظیم ذمہ داری کوبطور احسن بورا کیا ہے۔ کمتب اہل ہیت میں تبلیغ دین کا شعبہ، واقعہ کر بلا اور حضرت امام حسین علیہ اللام کی لازوال قربانی کی بدولت خوب بھلا چھولا ہے اور اس شعبے نے شیعہ دینی مدارس میں غیر معمولی توجہ حاصل کی ہے، جس کی وجہ سے پوری دنیا کے شیعی مدارس میں ہزاروں خطیب، واعظ، مداحین اہل بیت، مرسین اخلاق اور اہل قلم وجود میں آئے ہیں، جن کی وجہ سے جس علاقے میں علمائے دین اور دینی مدارس کی نظارت رہی ہے، وہاں عزداری امام مظلوم "تبلیغ اسلام کے لیے ایک بڑا وسلہ قرار یائی ہے اور عزاداری کے مراکز سے ہونے والی دینی تبلیغ نے معاشرے میں نمایاں سیاسی و اجتماعی اثرات چھوڑے ہیں۔ اس کی سب سے بوی مثال ایران کا اسلامی انقلاب ہے کہ جس میں دینی مدارس کے مبلغین نے اہم کردار ادا کیا ہے اور آج بھی یہی شعبہ اپنی فعالیت کے لحاظ سے اپنے عروج پر ہے اور جب بھی ماہ رمضان المبارک

اور ماہ محرم و صفر شروع ہوتے ہیں، دینی مدارس کا بیتبلیغی شعبہ بھی پوری طرح سرگرم عمل ہو جاتا ہے۔

دینی مدارس کا دوسرا اہم مقصد کہ جس کا ہم نے ذکر کیا ہے، دین وشریعت کا دفاع اور تخفظ ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ ہر نظریہ اور عقیدہ بطور طبیعی مخالف اور دشمن بھی پیدا کر لیتا بے اور یہ مخالفت اور دشمنی مختلف طریقوں اور حیلوں سے سامنے آتی ہے اور انواع و اقسام کے ہتھیاروں سے اپنے مخالف نظریات کو میدان خالی کرنے پر مجبور کیا جاتا ہے اور اپنے آپ کو ایک بہتر نظریہ کے طور ہر متعارف کرایا جاتا ہے۔ بعض اوقات یہ مخالفت اور رشمنی فوجی اور عسری ہتھیاروں کے ذریع بھی انجام یاتی ہے اور ایک نظریے اور عقیدے کے پیروکاروں کو مادی ہتھیاروں کے ذریعے نابود کر نے کی سعی کی جاتی ہے، لیکن تمام الہی ادیان و مذاہب کی تاریخ اور تجربے سے ثابت ہوا ہے کہ نظر ماتی اور اعتقادی جنگوں میں سب سے کامیاب ہتھیار دلیل و بربان کا متصیار ہی ہے اور دلائل و براہین کی جنگ ہیشہ کامیاب رہی ہے اور ہر کامیاب و سے نظریہ نے دلائل و براہین ہی کے ذریعے کامیابی حاصل کی ہے۔ صدر اسلام سے ہی مسلمانوں کی غیر مسلموں کے ساتھ بھی اور اندرونی طور بر بھی کلامی، اعتقادی اور علمی جنگیں ہوتی رہی ہیں اور خود پینجبر اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے بہت کم مواقع برعلمی اور نظر یاتی جنگوں میں مادی اور عسکری اسلحہ سے کام لیا ہے اور ہمیشہ اپنے مخالفین کو عقل و منطق کے میدان میں مبارزے کی وعوت دی ہے اور اُنہیں دلیل و بربان کے ہتھیار سے زیر کرنے کی کوشش کی ہے۔ ہمارے ائمہ طاہرین علیم اللام نے بھی ہر مناسب موقع برعلمی ونظریاتی جنگوں میں دلاکل و براہین کے ذریعے اینے خالفین کو قائل کرنے کی کوشش کی ہے اور اینے مخالف عباسی و اُموی خلفاء کے ساتھ علمی مناظرات کے ذریعے اپنی حقانیت کو ثابت کیا ہے۔ یہ روش تقریباً تمام ادوار میں جاری رہی ہے اور اس روش کے سب سے بوے علمبردار جارے دیی مراکز اور مدارس ہی رہے ہیں، جنہوں نے علم ومنطق کے ذریعے اینے مخالفین کو قائل کیا ہے۔ اس کی شاہد وہ عظیم علمی کتابیں ہیں جو شیعہ علماء کی عقلی وعلمی جدوجہد کو ظاہر کرتی ہیں اور دینی مدارس میں برھنے والوں کی عقلی ومنطق سوچ کی عکاس ہیں۔ دینی مدارس کے مقاصد و اہداف کا تیسرا اہم عضر، احکام البی کا استنباط ہے۔ یہ بات بھی اپنی جگہ روش ہے کہ ہر عقیدہ اور نظر پیر جب تک تحول اور تبدیلی کو قبول نه کرے اور زمانے کے تقاضوں کا ساتھ نہ دے تو اُسے بہت جلد زندگی کے میدان سے نکل کر گوشہ تنہائی اختیار کرنا پڑتا ہے۔ اسلام میں بھی اجتہاد اور استنباط احکام کی بہت زیادہ تشویق کی گئی ہے تاکہ دین کے بنیادی اور ثابت شدہ کلیات کی مدد

سے زمانے کے بدلتے ہوئے تقاضوں کا ساتھ دیا جائے اور تبدیل ہونے والے موضوعات زندگی پر اسلامی احکام کی تطبیق کی جاسکے۔ ان تینوں مقاصد کی تعمیل کی ذمہ داری دینی مدارس پر عائد ہوتی ہے۔ لیکن عصر حاضر میں پہلے شعبے (تبلیغ دین) کے مقابلے میں، دوسرے دو شعبے زیادہ فعال نہیں ہو سکے اور آج پوری دنیا میں ہزاروں دینی مدارس ہونے کے باوجود شریعت کے دفاع اور استنباط احکام کے حوالے سے بہت کم کارگردگی نظر آتی ہے۔

اس وقت ہمارے پیش نظر، دینی مدارس کے بین الاقوامی مراکز کینی حوزہ علمیہ نجف وقم کی کارکردگی کا جائز پیش کرنا نہیں، بلکہ فدکورہ اہداف و مقاصد کے تناظر میں پاکستان کے دینی مدارس کی کارگردگی ہے۔ اس حوالے سے اگر پاکستان کے دینی مدارس کو دیکھا جائے تو تینوں شعبوں میں دینی مدارس اپنے مقاصد و اہداف سے کوسوں دور ہیں۔ تبلیغ کے شعبے میں کسی حدتک ہمارے مدارس فعال ہیں، لیکن دوسرے شعبوں میں پاکستانی مدارس کی کارگردگی نہ ہونے کے برابر ہے۔ نہ تو دین کے دفاع اور خفظ میں ہمارا کوئی بڑا کردار ہے اور نہ دین پر اٹھائے جانے والے اعتراضات و شبہات اور نت نئی برعتوں کے سلطے میں ہمارے دینی مدارس کا دو ممل کسلی بخش ہے۔ اس کی سب سے بڑی دلیل پاکستانی معاشرے میں دینی اور شری حوالے سے سرکاری اور غیر سرکاری سطح پر ہونے والے حملے ہیں اور مختلف اسلامی فرقوں کا اپنے قدیم عقائد سرکاری اور غیر سرکاری سطح پر ہونے والے حملے ہیں اور مختلف اسلامی فرقوں کا اپنے قدیم عقائد ادکام کا مرحلہ تو بہت دور ہے، لیکن تبلیخ اور دین پر اٹھائے جانے والے اعتراضات اور شیہات کے مقابلہ میں ہماری ذمہ داریاں بہت سکھین ہیں، جن پر خاموشی درحقیقت اپنے مقاصد و امکام کا مرحلہ تو بہت دور ہے، لیکن تبلیخ اور دین پر اٹھائے جانے والے اعتراضات اور شیہات کے مقابلہ میں ہماری ذمہ داریاں بہت سکھین ہیں، جن پر خاموشی درحقیقت اپنے مقاصد و امران سے دوری اختیار کرنا ہے، جو کسی بھی دینی مدرسے اور مرکز کی نابودی اور بے اعتباری کے لیے ایک قابل قبول دلیل بن سکتی ہے۔

### قرآنی امثال اور ان کے مقاصد

سير شرعلى نقوى المراب مسكول شعبه تبليغات نور الهدى الرست \_اسلام آباد

تقدمه

قرآن مجید الیا بحربیکراں ہے کہ جس کی تہ تک کوئی غواص پہنچ نہیں سکتا لیکن اس کے باوجود ہرغواص اپنی وسعت وجودی کے مطابق اس میں غوط زن ہو کر اپنی سعادت و ہدایت کے موتی اس سے حاصل کر سکتا ہے۔

قرآن مجید ایک کمل ضابط حیات ہے، جس میں انسان کی دنیاوی و اُخری زندگی کے سعادت مندانہ اصول کالل طور پر ہر طبقہ فکر کے افراد کے لیے موجود ہیں۔ خالق کا کنات نے اپنی مخلوقات کی رہنمائی کے لیے اس کتاب ہدایت میں ہرسطح فکر کے اشخاص کا لحاظ رکھتے ہوئے جہاں عقلی استدلال سے پُر آیات ذکر فرمائی ہیں، وہیں قصص وتمثیلات کے ذریعے اعلی و ارفع مطالب کوسلیس کر کے بیان فرمایا ہے، تا کہ بینورانی آیات ہردل کی گہرائی میں جاکر اسے تاریکیوں سے نجات دلاسکیں۔ قرآن مجید میں تمثیلات اور امثال کے ذریعے بھی مطالب عالیہ کو بیان کیا گیا ہے، جن کے مقاصد کواس مقالے میں بیان کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔

قرآن مجيد مين ارشادرب العزت ہے:

لَوْ اَنْزَلْنَا لَهُذَا الْقُرْانَ عَلَى جَبَلِ لَّرَايَتَهُ خَاشِعًا مُّتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ۖ وَ تِلْكَ الْاَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ٥٠

ہم اگر اس قرآن کو کسی پہاڑ پر نازل کر دیتے تو تم دیکھتے کہ پہاڑ خوف خدا سے لرزاں اور کھڑے کھڑے ہو جاتا اور ہم ان مثالوں کو انسانوں کے لیے

اس لیے بیان کرتے ہیں کہ شاید وہ کچھ غور وفکر کر سکیں۔ قرآن مجید کی سورہ پونس میں انسانی زندگی کوایک تمثیل کے ذریعے بیان کرنے کے بعد

خدا فرما تا ہے کہ اس تمثیل کا مقصد انسانی افکار کو بیدار کرناہے:

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيْوةِ الدُّنْيَا كَمَاءَ أَنْزَلْنُهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَظَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِيَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ لِمَتَّى إِذَا آخَذَتِ الْأَرْضُ زُخُرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَرَّ اَهُلُهَا اَنَّهُمُ قَدِرُونَ عَلَيْهَا لَا اللهَ الْمُرْبَا لَيُلًا اَوْنَهَارًا فَجَعَلْنُهَا حَصِيدًا كَأَنُ لَمُ تَغْنَ بِالْأَمْسِ عُلْلِكَ نُفَصِّلُ الْآلِيتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُ وْنَ0 كَ

زندگانی دنیا کی مثال صرف اس بارش کی سی ہے جے ہم نے آسان سے نازل کیا پھراس ہے مل کر زمین کی وہ نیا تات برآ مد ہوئیں جن کو انسان اور جانور کھاتے ہیں، یہاں تک کہ جب زمین نے سبرہ زار سے اپنے کوآراستہ كرليا اور مالكول نے خيال كرنا شروع كر ديا كہ ہم اس زمين كے صاحب اختیار میں تو اجا تک جمارا تھم رات یا دن کے وقت آ گیا اور ہم نے اسے بالكل كثا ہوا كھيت بنا ديا، گويا اس ميں كل كچھ تھا ہى نہيں، ہم اس طرح اپني آ بیوں کومفصل طریقہ سے بیان کرتے ہیں، اس قوم کے لیے جو صاحب فکر

اس آبہ مجیدہ میں دنیوی زندگی کی کتنی حسین تصور کشی کی گئی ہے کہ خشک زمین پر پانی برسا ہے اور سبزہ لہلہار ہا ہے۔ سبزیاں بیدا ہو رہی ہیں اور انسان و جانور مزے اڑا رہے ہیں اور زمین ایک عروس کی طرح بن سنور کر پھولوں اور سبزیوں سے لدی ہوئی ہر طرح کے تصرف کے لیے تیار ہے اور انسان ایک تازہ شوہر کی طرح لذت اندوزی کے لیے آماد ہ ہے کہ اجا تک بلا نازل ہوگئی اور سارے مزے ہرن ہو گئے اور صرف حساب باقی رہ گیا۔ <sup>سے</sup>

> قرآن مجید کے بارے میں حضرت امیر المونین علی علیہ اللام فرماتے ہیں: كتاب ربكم فيكم مبينا حلاله و حرامه و فرائضه و فضائله و ناسخه و منسوخه و رخصه و عزائمه و خاصه و عامه و عبره و امثاله\_ سم

> تمہارے پروردگار کی کتاب تمہارے پاس ہے، جو حلال وحرام، واجبات و مستخبات، ناسخ ومنسوخ، رخص وعزائم، خاص و عام اور عبرو امثال کو بیان كرنے والى ہے۔

حضرت على عليه السلام اليك بيان مين قرآنى مطالب كوچار حصول مين تقسيم كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

نزل القرآن اربع ارباعا،ربع فینا وربع فی عدونا وربع سنن وامثال وربع فرا تُض واحکام  $_{-}$ 

قرآن چارحصوں میں نازل ہوا ہے۔ اس کا ایک حصہ ہمارے حق میں ہے اور دوسرا ہمارے دشمنوں کے بارے میں۔ تیسرا حصہ امثال اور سنن اللی پر مشتل ہے، جب کہ چوتھا حصہ فرائض واحکام کا ہے۔

یہاں پر ہم سب سے پہلے اس بات کا جائزہ لیتے ہیں کہ مَثَل کیا ہے؟ اورقرآن ہیں مثل و امثال کس معنی میں استعال ہوئی ہیں، پھر اس مطلب کی تحقیق کریں گے کہ امثال کے ذکر کرنے سے قرآن عکیم کا مقصود کیا ہے؟ آخر میں قرآنی امثال کے چند نمونے پیش کریں گے تا کہ اس موضوع کوقرآن کے ذریعے واضح کر سکیں۔

#### مَثُل كالمعنى

مَثَل کے مختلف معانی بیان ہوئے ہیں: مانند، شبیہ، صفت اور عبرت لیعنی گزرے ہوئے انسانوں کے حال سے عبرت ونصیحت ی<sup>ک</sup>

البتہ بعض معانی اصلی اور بعض استعارے ہیں اور بھی ایک خاص اصطلاح میں تبدیل ہو جاتے ہیں لیکن مجموعی طور پر بیر کہا جا سکتا ہے کہ لفظ مَثَل بمعنی تشبید اہل لغت کے ہاں زیادہ مستعل ہے۔ ا

مِثلُ و مَثَلُ قرآن مجید میں صرف ایک معنی میں استعال ہواہے۔ لینی دو چیزوں کا ایک دوسری کے مشابہ ہونا اور اگر لفظ مَثِیل کو بھی ان دو کے ساتھ ملا دیں تو ان تینوں الفاظ کا ایک ہی معنی ہے۔ اتفاق کی بات ہے کہ لفت عرب میں مادہ شبه کے بھی تین الفاظ ہیں جو ان تین کے ہم وزن اور ہم معنیٰ ہیں جیسے شِبُه، شَبه اور شبیه۔ بیسب (چھ الفاظ )ایک ہی معنی (دوچیزوں کا آپس میں مشابہ ہونے ) میں استعال ہوتے ہیں۔ گ

بعض آیات میں یہی معنی آیا ہے:

وَهُوَالَّذِي يَبْدَؤُ اللَّخَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَاهُونُ عَلَيْهِ ۖ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى فَهُوَاهُونُ عَلَيْهِ ۖ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى فَيُواللَّهُ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى فَيُواللَّهُ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَى اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الْمَثَلُ الْأَنْفِ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَكُونُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ وَاللَّهُ وَلَوْلِ اللَّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَمُثَلِّ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا لَا اللَّ

اور وہی ہے جو خلقت کی ابتدا کرتا ہے اور پھر دوبارہ بھی پیدا کرے گا اور بیہ

کام اس کے لیے بے حد آسان ہے اور اس کے لیے آسانوں اور زمینوں میں سب سے بہترین مثال ہے...۔

قرآن مجید سابقہ امتوں پر نازل ہونے والے عذابوں کو مثلات سے تعبیر کرتا ہے۔ ارشاد باری تعالی ہے:

وَقَدُ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِ مُ الْمَثُلَثُ ... ا

ان سے پہلے عبرت انگیز عذاب نازل ہو چکے ہیں۔

اس کی وجہ سے کہ ایک عذاب ایسے اعمال و افعال کے آگے بند بن سکتاہے جو اس عذاب کے مشابہ عذاب کاموجب بنتے ہیں۔ بنا ہر اس لفت میں مَثَل کا جومعتی بھی ہو، وہ تشبیه اور تنظیر کی طرف ہی پلٹے گا۔ البتہ بعض علماء کی رائے کے مطابق بعض دفعہ و صف کے معنی میں آتا ہے، لیکن بہت کم ہے۔ علوم قرآن کے ماہر زر کشی لکھتے ہیں کہ اہل لغت کا ظاہری نظریہ سے ہے کہ مَثَل کا معنی و صف بھی ہے۔ حالانکہ ابوعلی فارتی (متوفی کے سے میں کہ اس کے معر ہیں اور قائل ہیں کہ اس لفظ کا معنی ایک سے زیادہ نہیں اور وہ تمثیل ہے۔ لا

یہ علاء اپنے نظریے کی تائید میں درج ذیل دوآیات سے استدلال کرتے ہیں: ا

مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ ﴿ وَ الَّذِيْنِ مَعَانَ آشِدَآءَ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَآء بَيْنَهُ مُ تَرْسَهُ مُ وَرُضُواْنًا ﴿ سِيمَاهُمُ فِي وَجُوهِمِ مُ مِّنَ اللهِ وَرِضُواْنًا ﴿ سِيمَاهُمُ فِي وَجُوهِمِ مُ مِّنَ اللّهِ وَرِضُواْنًا ﴿ سِيمَاهُمُ فِي اللّهُ جُودٍ لَا لَكُ جَدُولِ ﴾ ... للله الله جُودٍ للله كرسول بين اور جولوگ ان كساتھ بين وه كفار كے ليے سخت ترين اور آپس ميں انتهائي رحمل بين، تم انہيں ديكھو كے كہ بارگاه احديت ميں سرخم كيے ہوئے سجده ريز بين اور اپنے پروردگار سے فضل وكرم اور اس كي خوشنودي كے طلب گار بين، كثرت بجودكي بنا پر ان كے چروں پر اور اس كي خوشنودي كے طلب گار بين، كثرت بجودكي بنا پر ان كے چروں پر سجده كے نشانات پائے جاتے ہيں، يہي ان كي توصيف توريت ميں ہے اور سجده كيكي ان كي توصيف توريت ميں ہے اور سيني ان كي توصيف توريت ميں ہے اور

اس آید مجیدہ میں مَثَل توصیف کے معنی میں استعال ہواہے، نہ کہ تمثیل وتشبیہ کے معنی

میں۔

٢٠ مَثَلَ الْجَنَّةِ الَّتِي ُوعِدَ الْمَتَّقُونَ ۖ فِيُهَاۤ اَنْهُرُ مِّنْ مَّآ عَيْرِ السِنِ ۚ وَاَنْهُرُ مِّنْ لَّبَنِ لَّمْ يَتَغَيَّرُ طَعُهُ ۚ وَٱنْهُرُ مِّنُ خَمْرٍ لَّذَ قِلِّلشَّرِ بِينَ ۚ وَٱنْهُرُ مِّنْ عَسَلِ مُّصَفًّى ۖ .... "

اس جنت کی صفت جس کا صاحبان تقوئی سے وعدہ کیا گیا ہے یہ ہے کہ اس میں ایسے پانی کی نہریں ہیں جس میں کسی طرح کی بونہیں ہے اور کچھ نہریں وودھ کی بھی ہیں جن کا مزہ بداتا ہی نہیں اور کچھ نہریں شراب کی بھی ہیں جن میں چینے والوں کے لیے لذت ہے اور کچھ نہریں صاف و شفاف شہد کی ہیں۔

اس آیه مجیده میں بھی لفظ مَثَل توصیف اور صفت کے معنی میں استعال ہواہے اور بہشت موعود کی صفت وہ چار نہریں ہیں، جن کی خصوصیات اس آیت میں ذکر کی گئی ہیں۔ آیت الله سبحانی کھتے ہیں:

لفظ مَثَل توصیف کے معنی میں ان آیات کے علاوہ بھی آیا ہے، لیکن اس کے باوجود یہ بات یادرہے کہ مَثَل کثرت کے ساتھ تشبیہ و تنظیر و تمثیل کے معنی میں استعال ہوتا ہے اور توصیف کے معنی میں بہت کم موارد میں ہے۔ اللہ

#### قرآن مجید میں کلمہ مَثَل کے استعال کے بعض موارد

ا جہاں پرتشبیہ اور عظیر کی ضرورت ہو۔ ایک موضوع کا سمجھنا آسان نہ ہو اور اس میں مادی اور قابل حس پہلوموجود ہوتو خدا وند متعال اس کی تشبیہ لاتا ہے تاکہ سب کے لیے اس کا سمجھنا آسان ہو جائے۔ ماندآ بہشریفہ:

اَللهُ نُوْرُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ مَثَلَ نُوْرِهٖ كَوشُكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ لَمُ الْصُبَاحُ لَوُمِهُ فَوْرُ السَّمُوٰتِ وَيُهَا مِصْبَاحُ لَمُ الْمُصَابَحُ فَيُ الْمُوْرِقِ فَيُهَا مِصْبَاحُ لَمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ الللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ

الله آسانوں اور زمنیوں کا نور ہے، اس کے نور کی مثال اس طاق کی ہے، جس میں چراغ ہواور چراغ شیشہ کی قدیل میں ہواور قدیل ایک جگمگاتے ستارے کی مانند ہو جوزیون کے بابرکت درخت سے روثن کیا جائے، جونہ مشرق والا ہونہ مغرب والا۔

خالق کا کنات نے انسان کو اپنی معرفت کے قریب لانے کے لیے ایک حسی مثال کے ذریعے خود کو نور قرار دے کر ان امور کی طرف اشارہ کیا ہے کہ نور لطیف ترین اور حسین ترین

شئی ہے۔ نور کی رفآرتمام اشیاء سے سرلیج ترہے۔ نور ہرثی کے ظہور کا ذریعہ ہے۔ نور موجودات کی بقا کا وسلہ ہے۔ نور سے رنگوں کی وجودیت وابستہ ہے اور انہی مناسبات سے اسلام نے قرآن، رسول اکرم (ص) آئمہ طاہرین ہم ایمان، ہدایت، علم اور فدہب، سب کونور قرار دیا ہے اور انسان کے لیے ایمان کو چراغ، دل کو فانوس، سینہ کو طاق اور وجی الہی کو روغن قرار دیا ہے۔

اس طرح کے تمثیلی نمونے قرآن میں بہت زیادہ ہیں اور مختلف آیات میں بلند پاپیالمی اور مختلف آیات میں بلند پاپیالمی اور تربیتی پہلوؤں کو واضح کرنے کے لیے استعال ہوئے ہیں۔

۲۔ مَثَل کا ذکر کسی ایک واقعہ کی طرف اشارہ کرنے کے لیے بھی استعال ہواہے، جس سے قارئین کو متوجہ کرنا اور اس واقعہ و داستان سے پندونھیجت اور عبرت حاصل کرنا مطلوب ہے مثلاً:

اور اللہ نے اس قرید کی بھی مثال بیان کی ہے جو محفوظ اور مطمئن تھا اور اس کا رزق ہر طرف سے با قاعدہ آ رہا تھا، لیکن اس قرید کے رہنے والوں نے اللہ کی نعمتوں کا انکار کیا تو خدا نے انہیں بھوک اور خوف کے لباس کا مزہ چکھا دیا، صرف ان کے اعمال کی بنا پر کہ جو وہ انجام دے رہے تھے۔

اس داستانی مثال کے ذریعے انسانی ضمیر کو جھنجھوڑا گیا ہے کہ آج اگر انسان بھوک و خوف میں بتلا ہے تو بیاس بات کی علامت ہے کہ یقیناً انسان نے کفران نعمت کیا ہے تو بیا عذاب نازل ہو گیا ہے۔ بنا بریں اگر مالک ذوالجلال کی عبادت و اطاعت شروع کر دے اور استعار کی ولایت کی بجائے ابرار کی ولایت کو تسلیم کر لے تو یقیناً بی عذاب برطرف ہو جائے گا۔

وَاصْرِبُ لَهُ مُ مَّثَلًا أَصْحٰبَ الْقُرْيَةِ مُ إِذْ جَآءَهَا الْمُرْسَلُون ٥٠

اور اے رسول (ص) آپ ان سے بطور مثال اس قریہ والوں کا تذکرہ کریں جن کے یاس مارے رسول آئے۔

ضَرَبَاللهُ مَثَلًا لِّلَّذِيْنَ كَفَرُواامُرَاتَ نُوْجَ وَّامْرَاتَ لُوْطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْن ... كُ

خدانے کفر اختیار کرنے والوں کے لیے زوجہ نوح اور زوجہ لوط کی مثال بیان کی ہے کہ بیدونوں ہمارے نیک بندوں کی زوجیت میں تھیں۔ ان تمام موارد میں قرآن کریم واقعات کی تفصیلات میں داخل ہوئے بغیر، تشبیہ و تنظیر کی بجائے ایک حقیقت کا دوسری حقیقت کے ساتھ موازنہ کر کے مقام عبرت عطا کرنا چاہتا ہے۔ نہ کورہ آیات کی مانند بہت میں آیات میں لفظ مَثَل کے ساتھ ضرب کا لفظ آیا ہے، جسے عرف عام میں ضرب المثل سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ کیا قرآن مجید میں بھی مراد ضرب المثل ہے؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ضرب المثل ہے۔ جیسے خدا وند کریم نے فرمایا:

آنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ ... وَ اللهِ اللهِ مَا اللهِ عَصا كو يَقْر بر مارو .

در حقیقت یہ ایک مَثَل ہے، اگر چہ لفظ مَثَل کے بغیر استعال ہوئی ہے اور یہ اس وقت

استعال ہوتی ہے، جب سی عمل کے ناممکن ہونے کا اظہار مقصود ہو۔

تمثیلات کی اقسام

ندکورہ بالا مطالب سے واضح ہوا کہ قرآنی مثالوں سے مراد ضرب المثل نہیں، بلکہ تشبیہ و مثمثل مراد ہے۔ یہاں ممثل کی اقسام کو مخضر طور پر بیان کرنا ضروری ہے تاکہ قرآنی تمثیل کی حقیقت مزید روشن ہو سکے۔

#### التمثيل رمزي

اس سے مراد الی داستانیں ہیں جو پرندوں یا نباتات و جمادات (پھروں وغیرہ) کی زبان حال سے بیان ہوں اور اس سے تربیتی پہلو حاصل کیے جائیں۔ بعض افراد ناآگاہی کی بنا پر فقص قرآنی بالخصوص داستان حضرت آدم - اور قصہ بابیل و قابیل یا داستان حضرت سلیمان کو دمثیل رمزی 'کے زمرے میں شار کرنے کے دریے ہیں، حالانکہ اس قتم کی تفییر قرآنی نص و صراحت کے خلاف ہے، آئیکونکہ قرآن واضح طور پرفرہا تا ہے کہ یہ قصے حقائق غیبی ہیں، جن سے درس عبرت اور موعظہ حاصل کیا جائے:

لَقَدْكَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُ ولِي الْأَلْبَابِ لَمَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرِى وَ لَكِنُ تَصُدنَقَ الَّذِي مَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرِي وَ لَكِنُ تَصُدنَقَ الَّذِي مَا مَا كَانَ حَدِيثًا يُّفْتَرِي وَ لَكِنُ

یقیناً ان کے واقعات میں صاحبان عقل کے لیے سامان عبرت ہے اور یہ کوئی الیمی بات نہیں جسے گڑھ لیا گیا ہو بلکہ یہ (قرآن) پہلے کی تمام کتابوں کی تصدیق کرنے والا ہے۔

قرآن تو بوی صراحت کے ساتھ بیان کر رہا ہے کہ مَا کَانَ حَدِیثًا یُّفْتَرٰی ... بیکوئی من گھڑت کلم نہیں۔

#### ۲ تمثیل داستانی

اس ممثیل سے مراد وہ داستانیں ہیں جو گزشتہ اقوام کے واقعات کو بیان کرتی ہیں تاکہ لوگ ان سے درس عبرت حاصل کریں۔ حقیقت میں یہ ایک قسم کی'' تشبیہ خفی'' ہے۔ یعنی آئندہ آنے والے لوگوں کی گزشتہ اقوام کے ساتھ تشبیہ کو بیان کرتی ہے۔ تمام قرآنی قصے اس قسم میں سے ہیں۔ارشاد رب العزت ہے:

وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ المُوا امْرَاتَ فِرْعَوْنَ الْذَقَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِنْ عِنْدَكَ

بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنِي مِنُ فِرُعَوْنَ وَعَمَلِهُ وَنَجِّنِي مِنَ الْقَوْمِ الطَّلِمِينَ ۞ ٣٤

اور خدانے ایمان والوں کے لیے فرعون کی زوجہ کی مثال بیان کی ہے کہ اس نے دعا کی کہ اس کے دعا کی کہ اس نے دعا کی کہ اے دوردگار میرے لیے جنت میں گھر بنا دے اور مجھے فرعون اور اس کے کاروبار سے نجات دلا اور ظالم قوم سے نجات دے۔

ساتتثيل طبيعي

بیمثیل در حقیقت غیر محسوس کی ، محسوس چیز کے ساتھ 'تشبیہ' ہے، بشر طیکہ 'مشبہ بہ' مخلوق اللی میں سے ہو۔ جیسے خدافر ما تا ہے:

إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيْوةِ الدَّنْيَا كَمَاءَ انْزَلْنُهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَاطَ بِهِ نَبَاتُ الْأَرْضِ مِا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا آخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَ ازَّيَّنَتُ وَظَرَّ مَمْلُهَا آنَّهُمُ قُدِرُ وْنَ عَلَيْهَا لَا أَتْهَا اَمْرُنَالَيْلًا آوْنَهَارًا فَجَعَلْنُهَا حَصِيْدًا كَانُ لَّمُ تَغْنَ بِالْأَمْسِ ... فَيْ

دنیا وی زندگی کی مثال یقیناً اس پانی کی سے، جے ہم نے آسان سے برسایا، جس سے زمین کی وہ نبانات برآمد ہو گئیں جنہیں انسان اور جانور کھاتے ہیں، پھر جب زمین سبزے سے خوشمنا اور آراستہ ہوگی اور زمین کے مالک مید خیال کرنے گئے کہ اب وہ اس پر قابو پا چکے ہیں تو (نا گہاں) رات کے وقت یا دن کے وقت اس پر ہمارا تھم آپڑا تو ہم نے اسے کا کے کرابیا صاف کر ڈالا کہ گویا کل وہاں کھے بھی موجود نہ تھا۔ سے

قرآنی امثال کے فوائد

قرآنی امثال کے چندفوائد بیان کیے گئے ہیں جو ہمارے موضوع کے لحاظ سے مفید ہیں

ا۔قرآن کی امثال عظیم معانی کوعوام تک پہنچاتی ہیں۔ ۲۔ امثال عالم ملکوت کو عالم ناسوت کے باسیوں کے لیے جسم کرتی اور ذہن کے قریب لاتی ہیں۔

۳۔ گزشتہ اُقوام کی داستان کولوگوں کے لیے باعث عبرت اور مورد توجہ قرار دیتی ہیں۔ ۴۔وعظ ونصیحت کی تلخی اور خشک پن کو کم کرتی ہیں اور طبیعت کوخوش گوار بناتی ہیں۔ ۵۔امثال عوامی تجربات کا خزانہ ہیں اور حکمت سے پُر ہوتی ہیں۔قرآن کریم مثالوں کے ساتھ لوگوں سے خطاب کرتاہے اور گزشتہ اقوام کے تجربات ان کے سامنے پیش کرتا ہے۔ ا<sup>س</sup>

قرآن کریم مختفر کلمات اور اشارات کے ساتھ جو کچھ بیان کرتا ہے، وہ دلوں کو متاثر کرنے والی سب سے زیادہ فصیح گفتگو ہوتی ہے۔عظیم معانی اور مفاہیم کو سامع کے لیے دل پذیر اور آسا ن بنانے کی غرض سے مثالوں کا سہارالینا، ایک احسن امر ہے۔ لہذا قرآنی امثال کے بارے میں بینکتہ قابل ذکر ہے کہ قرآن مجید میں مثالوں کا ذکر اعجاز و بلاغت کے بہترین مظاہر میں سے ہے اور یہ مثالیں بڑے گہرے مطالب کی حامل ہیں اور قرآن کے اسلوب کی زیبائی اور بیان کو فن و ہنرکی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔ اب اس میں کوئی فرق نہیں ہے کہ لفظ مثل کے ساتھ آئے یا اس کے بغیر ہی کوئی ایسا مطلب بیان کرے جس سے جمثیل 'مستفاد ہوتی ہو۔ یہی وجہ ساتھ آئے یا اس کے بغیر ہی کوئی ایسا مطلب بیان کرے جس سے جمثیل 'مستفاد ہوتی ہو۔ یہی وجہ سے کہ قرآنی امثال کی تعداد میں بہت زیادہ اختلاف ہے۔ ۱۵ سے لے کر ۱۹۵۵ تک کی تعداد ذکر کی گئی ہے۔ یہ اختلاف اس بنا پر ہے کہ اگر امثال سے مراد فقط وہ مثالیس کی جا کیں، جن میں صرف لفظ مثل آیا ہے تو ۱۵ آیات سے زیادہ نہیں، لیکن اگر تشبیہ کو مدنظر رکھا جائے تو ۱۹ آیات سے تو وزنہیں کرتیں کرتیں۔ ۲

لیکن بعض مفسرین و محققین نے 'امثال قرآنی' کو وسعت دیتے ہوئے بعض ان آیات کو جھی 'امثال میں شار کیاہے، جنہیں لوگ اپنی گفتگو میں استعال کرتے ہیں۔مثال کے طور پر درج ذیل آیات کو بھی 'امثال کے ضمن میں شار کیا ہے۔

ا لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّحَتِّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّون ... على

٢ الْطُرِي حَصْحَصَ الْحَقِّ ... ٣٠

س قَضِى الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَقْتِينِ ... ٢٥

اس بنا پر امثال قرآن کے مولف محرم نے قرآنی امثال کی تعداد ۲۲۵ ذکر کی ہے اور قائل ہیں کہ یہ امثال مختلف ادوار میں عوام الناس کی زبان پر جاری رہی ہیں اور مثل کی حالت اختیار کر چکی ہیں۔ ۲۳ اسی نظریہ کو ملحوظ رکھتے ہوئے ڈاکٹر صغیر نے بڑے تنبع اور تفخص کے ساتھ امثال قرآنی کی امثال کو جمع کیا تو ان کی تعداد ۲۹۵ بیان کی اور لکھا کہ یہ آیات الی ہیں جوعوام الناس میں امثال کا درجہ رکھتی ہیں اور آج تک لوگ انہیں مثل کے عنوان سے استعال کرتے آئے ہیں۔ ۲۳

امثال قرآن كى خصوصيات

ا۔قرآن کریم اگر چہ بعض موارد میں مثل کے ' فعل 'کو استعال کرتا ہے لیکن مجموعاً یہ مقدار کم ہے۔ بھی یہ امثال کل مہ مثل کے ساتھ آئی ہیں اور دلچیپ نکتہ یہ ہے کہ امثال کی بیشم کی مقامات پر 'مثال دینے 'ضرب کی تعبیر کے ساتھ ذکر ہوئی ہیں۔ چاہے وہ ماضی کی صورت میں ہو یا مضارع اور امرکی شکل میں نیز یہ بھی معلوم اور بھی مجبول استعال ہوئی ہیں۔ جیسے:

ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا... الله مَثَلًا الله عَمال دى

وَيَضْرِبُ اللهُ الْا مُثَالَ ... وصلا الله مثال ويتا بـ

وَاضْرِبْ لَهُ مُ مَّثَلًا ... عان لوكون كومثال ويجيد

يَالَيُّهَاالنَّاسُ ضُرِبَ ... الاالاولوا المهارے ليے مثال دي گئي ہے۔

دوسرا کلتہ یہ ہے کہ خدا وند کریم نے ان مثالوں کی نسبت اپنی طرف دی ہے، جب کہ انجیل جیسی کتب میں بیشتر مثل کی نسبت حضرت عیسیٰ (ع) کی طرف دی گئی ہے اور بی فرق قرآن حکیم اور دیگر آسانی کتب میں واضح طور پر پایا جاتا ہے۔ اس

۲۔ قرآنی امثال واضح انداز میں ہیں، جب کہ دیگر کتب آسانی میں عموماً استفہامی انداز اختیار کیا گیاہے اور بعض اس قدر پیچیدہ ہیں کہ خالفین کو ان کے معانی کے بارے میں سوال کرنا پر تا ہے۔

سے قرآنی امثال میں خرافات نہیں، جب کہ زمانہ جاہلیت کے عرب کی امثال میں خرافات کی بہتات ہے اور باطل امور بہت زیادہ ہیں۔ البتہ عہد قدیم میں بھی انحرافی امثال موجود ہیں، جن کی طرف بعض محققین نے توجہ دلائی ہے۔ سے

۳۔ امثال قرآن میں اخلاقی و معاشرتی حقائق کومحسوسات کے قالب میں ڈھال کر ایک مجسم صورت میں بیان کیا گیا ہے۔ جب کہ عام علماء و ادباء کے امثال میں زیادہ تر تخیلاتی پہلو ہوتے ہیں اور ممکن ہے حقیقت کا ان سے کوئی تعلق نہ ہو۔

ہوتے ہیں اور ممکن ہے حقیقت کا ان سے کوئی تعلق نہ ہو۔ ۵ قرآنی امثال برے لطیف اور تر بہتی نکات پر مشتمل ہوتی ہیں، جب کہ بعض کتابوں حتی کہ عہدین کی کتب میں بیان شدہ امثال جنسی مسائل کے ہمراہ لطافت سے خالی اور انبیا علیم اللام کی عظمت کے خلاف ہیں۔

قرآنی امثال کے مقاصد

ا۔ہدایت بشر: خدواندمتعال نے قرآن مجید کو بنی نوع انسان کے لیے ہدایت کا سرچشمہ

بنا کر نازل فرمایا ہے۔ یے عظیم کتاب، جہاں برهان و جدال احسن اور موعظہ حسنہ کے ذریعے انسان کی ہدایت کرتی ہے۔ قرآنی کی ہدایت کے عملی اصول بیان کرتی ہے۔ قرآنی امثال کا مرکزی نقطہ ارشاد و ہدایت ہے۔ ارشاد رب العزت ہے:

الله مچھر یا اس سے بھی زیادہ (چھوٹی) چیز کی مثال پیش کرنے سے ذرانہیں شرماتا، پس جو لوگ ایمان لاچکے ہیں وہ جانتے ہیں کہ بیر (مثال) ان کے پروردگار کی جانب سے برحق ہے، لیکن کفر اختیا رکرنے والے کہتے رہیں گے کہ اس مثال سے اللہ کا کیا مقصد ہے؟ اللہ اس سے بہت سوں کو گراہ کر دیتا ہے اور بہت سوں کو مہایت کرتا ہے اور وہ اس کے ذریعے صرف بدا عمال لوگوں کو گراہی میں ڈالٹا ہے۔

اس آبیہ مجیدہ سے معلوم ہو تاہے کہ بعض اوقات ایک مثال کی پہلووں پر مشمل ہوسکتی ہے۔ مثال کے اندر تربیتی و اخلاقی نکات کے علاوہ خود مثال کا انداز بھی اضلال و ہدایت کا حامل ہوسکتا ہے البتہ مثال اپنے مقصود کے موافق ہونی چاہیے اور بیمسوس مثال، معقول حقائق کے عین مطابق اور مناسب ہونی چاہیے۔ مثلاً بعض اوقات کسی کے ضعف و ناتوانی کو بیان کرنے کی غرض سے خداوند حکیم اسے حقارت کی نگاہ سے د مکھتے ہوئے فرما تا ہے:

يَالَّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَلُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِينُ تَدْعُونَ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَنُ يَّخُلُقُهُ اذْنَاكًا ....هِم

اے لوگو! ایک مثال دی جاتی ہے، اسے سنو! اللہ کے سواجن معبودوں کو تم پکارتے ہو وہ ایک کھی بنانے پر بھی ہرگز قادر نہیں، خواہ اس کام کے لیے وہ سب جمع ہو جائیں اور کھی ان سے کوئی چیز چھین لے تو بیاس سے اسے چھڑا بھی نہیں سکتے، طالب ومطلوب دونوں نا توان ہیں ...۔

یہاں ان لوگوں کو بہت دکھانے کے لیے کھی سے بہتر کوئی مثال نہیں ہوسکتی تھی۔ اس لیے کہ مدد طلب کرنے والے استے بے بس ہیں کہ بے جان یا ناتوان اشیاء کاسہارا لینے پر بھی راضی ہو گئے ہیں اور جن سے مدد طلب کی جاتی ہے، ان کی بے بسی کا بیر عالم کہ کمزور ترین مخلوق

مکھی کے سامنے بھی بے بس ہیں۔ اس طرح ان کا حال یہ ہے کہ خود بھی کمزور ہیں اور ان کی امیدوں کا مرکز بھی کمزور ہیں۔ اس طرح ان کا جارے میں جو کہ بتوں کو اپنا ملا و ماوی سمجھتے ہیں، خدانے ان کی پست فکر کوجسم کرنے کے لیے عکبوت کی مثال دیتے ہوئے فرمایا ہے:

مَثُلُ الَّذِيْنَ الَّحَذُوُ المِنُ دُوُنِ اللَّهِ اَوْلِيَآءَ كَمَثُلِ الْعَنُكَبُونِ اللَّهِ السَّكُرى جَنهوں نے اللہ کو چھوڑ کر دوسروں کو اپنا ولی بنایا ہے، ان کی مثال اس مکڑی کی سی ہے جو اپنا گھر بناتی ہے اور گھروں میں سب سے کمزور یقیناً کرئی کا گھر ہے، اگر بیلوگ جانتے ہوتے ...۔
گھر ہے، اگر بیلوگ جانتے ہوتے ...۔
آیت اللہ مکارم کھتے ہیں:

بہت واضح ہے کہ اگر یہاں پر ان چھوٹے موجودات کی بجائے آسان و زمین کی مثال دی جائے آسان و زمین کی مثال دی جائے تو بالکل نامناسب ہوگا اور کسی صورت میں فصاحت و بلاغت کے اصولوں کے مطابق نہ ہوگا۔ سے

قرآنی مثالیں عقلی اصولوں کے عین مطابق ہیں، لیکن نور مطلق (خدا) کا انکار کرنے والے عقل کی روشی سے بھی بے بہرہ ہونے کی وجہ سے الیی مثالوں پر زبان اعتراض بلند کریں گے۔ لہذا خدا فرما تا ہے کہ ایک مثال بھی ہدایت یا عظالت کا موجب بن سکتی ہے۔ یہاں سوال پیدا ہوتا ہے کہ خداوند کریم تو ہادی بشریت ہے، کس طرح بعض لوگوں کو گمراہ کرتا ہے؟ یہ نیس اللہ کی حقیقت کو سجھنا ضروری ہے اضلال کی خشیقت کو سجھنا ضروری ہے اضلال کی خشیقت کو سجھنا ضروری ہے اضلال (گمراہ کرنا) دوقتم کا ہوتا ہے۔ ایک ابتدائی طور پر گمراہ کرنا اور دوسرا اپنے اختیار سے گمراہی کسب کرنے والوں کو سزا کے طور پر گمراہی سے نہ نکالنا اور اسے گمراہی میں پڑے رہنے دینا، جسے اصلال سزائی یا مجازاتی کہتے ہیں۔ اس طرح ہدایت بھی ابتدائی اور جزائی میں تقسیم ہوتی ہے۔ اضلال سزائی یا مجازاتی کو ابتدائی طور پر ہرگز گمراہ نہیں کرتا۔ ہاں اگر کوئی ہٹ دھری کی وجہ سے خداوند متعال کی انسان کو ابتدائی طور پر ہرگز گمراہ نہیں کرتا۔ ہاں اگر کوئی ہٹ دھری کی وجہ سے خداوند متعال کی انسان کو ابتدائی طور پر ہرگز گمراہ نہیں کرتا۔ ہاں اگر کوئی ہٹ دھری کی وجہ سے کے طور پر گمراہی پر باقی رکھتا ہے۔ البتہ ہدایت، ابتدائی طور پر ہمی خدا کی بی جانب سے ہدایت نصیب ہوتی ہے۔ اور ہدایت کو قبول کرنے کے اج و جزا کے طور پر بھی خدا کی بی جانب سے ہدایت نصیب ہوتی ہے۔ بنا بر ایں اس آزمائش و امتحان میں صاحبان ایمان کا میابی کے ساتھ راہ ہدایت پر قائم رہتے ہیں۔ اس لیے کہ ان کا ایمان سے کہ مجھر یا اس سے بھی کم تر مخلوقات، خال کی عظمت پر قائم

حضرت امام جعفرصادق عليه اللام سے يو چھا گيا كه الله تعالى نے مچھركى مثال كيول دى

اسی طرح ولالت کرتی ہیں جس طرح بڑی مخلوقات۔

ہے؟ فرمایا:

خدا نے اس کی مثال اس لیے دی ہے کہ اگرچہ یہ چھوٹا ساموجود ہے، لیکن ساخت وساز میں بڑے سے بڑے موجود، ہاتھی جیسی خلقت کا حامل ہے۔ علاوہ بریں اس کے دواعضاء، شاخ (نازک سینگ) اور پُر ایسے ہیں جو فیل میں بھی موجود نہیں۔ اللہ تعالی چاہتاہے کہ مونین کے لیے اپنی خلقت کی لطافت کو بیان کرے۔ آئ

#### ٢ ـ روحاني حقائق كومحسوس قالب ميس دُ هالنا

خداوند متعال کے لطف کا تقاضا ہے ہے کہ ہرسطے فکر کے مالک بندے تک اپنی ہدایت کا پیغام پہنچا دے۔ عام انسان چونکہ محسوسات سے زیادہ مانوس ہوتا ہے اور پیچیدہ قتم کے فلسفی اور علمی افکار سے سی حد تک فاصلوں کو کم کرنے میں معاون افکار سے سی حد تک فاصلوں کو کم کرنے میں معاون ہوتی ہیں اور ان معقولات کو محسوسات کے لباس میں پیش کرتی ہیں تاکہ سادہ اذہان کے مالک افراد کے لیے بھی ان بلند پاپیہ مطالب کو دلچسپ، شیرین اور قابل ادراک بنادیں۔ مثال، ایک مطلب کو واضح کرنے اور مقصود متعلم کے مطابق لانے کے لیے بعض اوقات اسی بلند مطلب کو آتی ہے اور سب کے لیے قابل ادراک بنانے میں معاون و مددگار ثابت ہوتی ہے۔ اس بنا پر کہا جا سکتا ہے کہ مثال مختلف علمی، اجتماعی، تربیتی اور اخلاقی مباحث کے بیان کرنے میں مؤثر کردارادا کرتی ہے۔

## ٣ \_انسان كوتفكراورغور وفكرير ابهارنا

اسلامی تعلیمات میں دعقل کو بڑی اہمیت حاصل ہے۔ احادیث میں اسے جمت الہی اور رسول باطن سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اسی بنا پر قرآن و احادیث میں تعقل و تقکر کی بہت زیادہ تا کید کی گئی ہے، کیونکہ تفکر سے عقل انسانی کی پرورش ہوتی ہے۔ قرآنی امثال کا ایک مقصد عقل بشر کو پروان چڑ ھانا ہے۔ یہ امثال سادہ انداز میں نہایت عمیق و گہرے نکات کی حامل ہوتی ہیں اور قاری کو داستان وقصہ کے اطراف و جوانب کے بارے میں غور و قکر کرنے پرابھارتی ہیں:

وَ تِلْكَ الْأَمْثَ الْأَمْثَ الْأَمْثَ الْأَمْثَ الْأَمْثَ الْمَالَّهُمُ مِنَفَعَ كُرُوُنَ وَ ٢٩ مَ الْمَالُ الم المُولِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وَتِلْكَ الْاَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَاۤ إِلَّا الْعَلِمُونَ ٥٠٠

اور یہ مثالیں ہم تمام عالم انسانیت کے لیے بیان کر رہے ہیں، لیکن انہیں صاحبان علم کے علاوہ کوئی نہیں سمجھ سکتا۔

آيت الله جوادي آملي لکھتے ہيں:

مثل، کی خصوصت ہے ہے کہ عالی مرتبہ عقلی معارف کو مخیل و محسوس سطے کے مطالب تک تنزل دیتی ہے، تا کہ اسے ہر سطے کے فہم و ادراک تک پہنچائے۔
مثل اس رسی کی مانند ہے، جسے معرفت کی بلندیوں سے عوام الناس کے ادراکات کی طرف آویزں کیا جائے تا کہ بلندیا یہ معارف کو ان کی اصلی صورت میں ادراک کرنے سے عاجز افراد، اس مثل کو تھام کر اپنی طاقت کے مطابق اوپر جائیں اور اپنی حد تک اسے ادراک کرسکیں۔ انسان جننا زیادہ سادہ فکر کا مالک ہوگا، اتنا زیادہ مثل کا مختاج ہوگا اور جس قدر گہرے معارف سے مانوس ہوتا جائے گا، اتنی مقدار میں مثل کی احتیاج کمتر ہوتی جائے گا۔ قرآن کریم نے جس مورد میں بھی مثال دی ہے، اس سے پہلے یا بعد میں عقلی استدلال ضرور پیش کیا ہے۔

جسے توحیدر بوبی کے عالی مطلب کو بر ہان تمانع اور قیاس استثنائی کے ذریعے بیان فرمایا: لَوْ كارے فِیْهِمَا اللهَهُ الله اللهُ لَفَسَدَتَا ... اه

> اگراس آسان و زمین میں اللہ کے سوا خدا ہوتا تو دونوں کا نظام درہم برہم ہو حاتا۔

بعض وفعه اسى مطلب كومثال كى سادە قالب مين دُھال كربيان فرمايا: ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا رَّجُلًا فِيْ مِثَرَكًا عُمُتَشْكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ هَلُ يَسْتَو لِينِ مَثَلًا لا .... ع

الله ایک شخص (غلام) کی مثال بیان کرتاہے جس (کی ملیت میں کئی بدخو (مالکان) شریک ہیں اور ایک (دوسرا) مرد (غلام) ہے جس کا صرف ایک ہی آ قاہے، کیا یہ دونوں برابر ہوسکتے ہیں ...۔

اس عقلی برہان اور اس حسی مثال کا خلاصہ یہ ہے کہ اگر کا نئات کا نظام دو ہستیوں کے ذریعے چلایا جائے تو یہ سارا نظام درہم برہم ہو جائے۔ مثال بیان کرنے میں قرآن کا ہدف و مقصد یہ ہے کہ سادہ اذہان، مثال کے سہارے سے حقیق مطلب تک رسائی حاصل کرلیں۔ بنابریں قرآن تا کید کرتا

ہے کہ انسان کو ہمیشہ معرفت کے نچلے درجوں میں موجود نہیں رہنا چاہیے،
بلکہ بلند پروازی کے لیے مثل کو وسلہ بنا کر معرفت کی معراج تک پنچنا
چاہیے، لیکن اگر کوئی مثل کی رسی پرہی توقف کر لے اور پرواز نہ کرے توبہ
اس کوہ پیا کی مائند ہے، جو پہاڑ کی چوٹی سے اٹکائی گئ طناب کو پکڑ لے، لیکن
چوٹی کی جانب سفر نہ کرے۔ لہذا خدا نے فرمایا: وَمَا یَحْقِلُهَاۤ اِلَّا الْعَلِمُوْنَ۔
یعنی اگر کوئی شخص مثل کے ذریعے سے حقیقت مثل تک نہ پنچے، وہ عاقل ہی
نہیں۔ سھ

۴ \_ ضدی اور ہٹ دھرم قتم کے حق ناشاس افراد کو لاجواب کرنا

مثال، ضدی اور ہٹ دھرم انسان کو خاموش کر دیتی ہے۔ اکثر اوقات بڑے سے بڑے عقلی استدلال بھی ضدی قتم کے فرد کو خاموش کرنے میں کافی نہیں ہوتے اور وہ اسی طرح اپنی ہٹ دھرمی پر قائم رہتا ہے، لیکن جب یہی مسئلہ ایک مثال کے قالب میں ڈھال کر پیش کیا جائے تو اس کے تمام راستے اس طرح بند ہو جاتے ہیں کہ راہ فرار اختیار نہیں کرسکتا اور ہرقتم کے بہانے کا موقع اس کے ہاتھ سے نکل جاتا ہے۔ مھ

ذیل میں چند قرآنی مثالوں سے اس مطلب کی وضاحت کرتے ہیں: الف۔ حضرت عیسی - کی خلقت کے مورد میں بعض یہ اعتراض کرتے ہیں کہ کیسے ممکن ہے ایک انسان بغیر باپ کے پیدا ہو؟

ب شک اللہ کے نزدیک عیسیٰ کی مثال آدم کی سی ہے کہ اس نے پہلے اسے مٹی سے پیدا کیا چراسے ملم دیا ہو جا اور وہ ہو گیا۔

ملاحظہ سیجے! جتنی دلیلیں دی جاتیں کہ اللہ قادر ہے اور اس کے لیے یہ کام آسان ہے، پھر بھی ضدی قتم کے افراد مختلف بہانوں سے انہیں رد کر دیتے، لیکن جب یہ کہا گیا کہتم اتنا تو قبول کرتے ہو کہ سب سے پہلے انسان حضرت آدم (ع) کو خدا نے بغیر ماں باپ کے پیدا کیا ہے تو پھر یہ بھی قبول کر لو کہ وہی خالق جو بغیر ماں باپ کے خلق کر سکتا ہے، ماں کی موجودگی میں صرف تو پھر یہ بھی قبول کر لو کہ وہی خالق جو بغیر ماں باپ کے خلق کر سکتا ہے، ماں کی موجودگی میں صرف

باب کے بغیر خلق کرنا تو اس کے لیے زیادہ آسان ہے۔

ب منافقوں کے بارے میں قرآن کی تعبیر بڑی خوب صورت ہے۔ انہیں ایسے مسافروں سے تشبیہ دیتا ہے کہ جو ایک تاریک رات میں جنگل و بیابان میں ہوں اور رعد و برق، بارش اور طوفان نے ہر طرف سے گیر رکھا ہو، ایسی عجیب حالت میں ہیں کہ کہیں جانے کو راستہ نہیں۔ چند لمحوں کے لیے روشیٰ میسر آئی، جونہی کسی جانب حرکت کرنے کا ارادہ کرتے ہیں تو فوراً برق خاموش ہو جاتی ہے، جس کی بنا پر ہر طرف اندھرا ہی اندھرا چھا جا تا ہے اور پھر حیران و برق خاموش ہو جاتی ہے، جس کی بنا پر ہر طرف اندھرا ہی اندھرا چھا جا تا ہے اور پھر حیران و برقشان اسی بیابان میں سرگردان رہتے ہیں۔ ۲ھکتی واضح تشبیہ ہے، ایک منافقانہ چال کے مالک شخص کے لیے، جس کا ظاہر و باطن ایک جیسانہیں ہوتا۔

ج۔ انفاق فی سبیل اللہ کی ترغیب کے لیے بڑی عمدہ مثال دی ہے کہ اگر صاف صاف کہا جاتا کہ اللہ کی راہ میں خرچ کروتا کہ کئی گنا اجر و ثواب کے مستحق بن سکوتو شاید ایک کیٹر تعدا د اس مفہوم کو نہ سمجھ پاتی، لیکن ایک زیباقتم کی مثال کے پیرائے میں اس طرح بیان کیا کہ ہر شخض کے دل و دماغ میں انفاق کی اہمیت اثر کرگئی۔ خدا فرماتا ہے:

مَثَلُ الَّذِیْنَ یُنْفِقُونَ اَمُوالَهُ مُ فِی سَبِیلِ اللهِ حَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنْجَبَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِ کُلِّ

سُنُبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيْدٌ ٥ ٤ عَلَى اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ وَاللّهُ وَ

در ریاکاران عمل غالبًا بِ نتیجه ہوتا ہے، لیکن شاید یہ بات بہت سے لوگوں کے لیے سکین ہوتی کہ کیسے ایک عمل بے سود ہوسکتا ہے۔ فرض کریں ایک ہیتال اگر چہ دکھاوے کی نیت سے ہی کیوں نہ بنایا گیا ہو، کس طرح ممکن ہے بارگاہ رب العزت میں بے فائدہ ہو؟ لیکن یہی مطلب ایک مثال کے عمن میں بیان کیا گیا ہے تا کہ عام خص بھی آسانی سے بچھ سکے فرمایا:

یَا یُنْهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَتِکُمْ بِالْمَنِ وَالْاَذِی وَالْاَدِی اَمْنُوا لَا تُبُطِلُوا صَدَقَتِکُمْ بِاللّٰمِ وَالْمَوْمِ اللّٰ خِرْ فَمَثَلُهُ حَمَثَلُ صَفُوا نِ عَلَيْهِ مَاللّٰهُ وَالْمَوْمِ اللّٰ خِرْ فَمَثَلُهُ حَمَثَلِ صَفُوا نِ عَلَيْهِ مَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمَوْمِ اللّٰ خِرْ فَمَثَلُهُ حَمَثَلِ صَفُوا نِ عَلَيْهِ مَرَابُ فَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالمُومِ اللّٰ خِرْ فَمَثَلُهُ حَمَثَلِ صَفُوا نِ عَلَيْهِ مَرَابُ فَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُوالِدَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُهُ وَالْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمُؤْمِلُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَالْمِلْمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰ

اے ایمان والو! اپنی خیرات کو احسان جلاکر اور ایذا دے کر اس شخف کی

طرح برباد نہ کرو جو اپنا مال صرف لوگوں کو دکھانے کے لیے خرچ کرتا ہے اور وہ اللہ اور روز آخرت پرایمان نہیں رکھتا، پس اس کے خرچ کی مثال اس چٹان کی سی ہے، جس پر تھوڑی سی مٹی پڑی ہو، پھر اس پر زور کا مینہ برسے اور اسے صاف کر ڈالے (اس طرح میہ لوگ اپنے اعمال سے پھھ بھی اجر حاصل نہ کرسکیں گے اور اللہ کافروں کی رہنمائی نہیں کرتا۔

اس مثال کے ذریعے یہ سمجھا دیا کہ دکھاوے کا خرج کرنا ایک قتم کی سودے بازی ہے، جس کا عوض شہرت اور نام ونمود ہے۔ اللہ چاہتا ہے کہ انفاق، جذبہ ایثار اور انسانی قدروں پر بنی ہو، جس میں حسن فعلی کے ساتھ حسن فاعلی بھی ہو۔ یعنی اس نیک عمل کے پیچھے ایک پاک اور مقد س جذبہ بھی کار فرما ہونا چاہے۔ ریا کارانہ انفاق کرنے والا لوگوں سے تو قعات رکھتا ہے۔ ان کو اپنا مقروض و احسان مند سمجھتا ہے۔ اگر چہ بظاہر بی عمل اچھا لگتا ہے، لیکن اس ایذا رسانی سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اس عمل کے پیچھے ایک بدخصلت، پھر جیسا انسان چھپا ہوا ہے۔

#### \*\*\*

#### حوالهجات

ا ـ سوره حشر ۱۹:۵۹ ۲ ـ پونس ۱۰:۳۰ ۳ ـ جوادی، ذیثان حیور ـ انوار القرآن ص ۴۵۵ ۴ ـ نیج البلاغه خطبه ا ۵ ـ مجلسی، مجمد با قر ـ بحارالانورج ۴۲،۳ م ۳۰۵ ۲ ـ ابن منظور ـ لسان العرب ج ۱۱،۳ م ۴۰ ۷ ـ صغیر، مجمد حسین ـ الصورة الفنیة فی المثل القرآنی ۴۲۹،۴۲۳ ۸ ـ سبحانی، جعفر ـ مثال بای آموزنده قرآن ـ ص ۹ ۹ ـ روم ۴۳: ۲۲

+ا\_رعد۱۳:۲

اا\_زركشى\_البرمان في علوم القرآن ج ا،ص ٢٩٠

۱۲\_فتح ۲۹: ۲۹

٣١ کي ١٥: ١٥

۱۲ سبحانی جعفر مثال مای آموزنده قرآن ۱۲ سبحانی

۵۱\_نور۲۲: ۳۵

۱۲\_فحل ۱۹:۱۱۱

ےا\_لیبین ۳۲: ۱۳۳ عالیبین ۲۳۲: ۱۳۳

۸ تحریم ۲۲: ۱۰

9ا\_اعراف 2: ١٦٠

۲۰\_رعد: کا

۲۱ سبحانی جعفر مثال مای آموزنده قرآن، ص سس

۲۲\_بود ۱۱: ۲۲

۲۳\_ابراہیم ۱۲: ۱۸

۲۳\_بقره۲: ۱۹

۲۵\_اعراف ۷: ۲۵

۲۷ سبحانی جعفر مثال بای آموزنده و ۲۹

12\_ يوسف ١٢: ١١١

۲۸ تج يم ۲۷:۱۱

۲۹\_پونس ۱۰: ۲۴

۳۰ سبحانی، جعفر مثال مای آموزنده قرآن ص ۳۰

اسرزرکشی \_ البر مان فی علوم القران ج ۲،ص ۱۱۸

۳۲\_سيوطي،عبد الرحمٰن \_ الاتقان ج ۲،ص ۴۲م۱۰

۳۳\_آل عمران ۲:۳۳

۳۳ پوسف۱۱: ۵۱

۳۵\_ يوسف١: ١٦

۳۷ حکمت، علی اصغر۔ امثال قرآن نقل از مثال بای آموزندہ قرآن۔ص ۵۱

٣٨٧ صغير، محم صين - الصورة الفنيه في المثل القرآني ص ٣٨٧ ۳۸ نحل ۱۷: ۲۷ ۳۹\_ابراتیم ۱۳ ت۵ ۴۸ \_پس ۲۳:۱۳۱ ام کے ۲۲:۳۲ ٣٢٩ عزيز ، فنبيم لل علم النفسير ص ٣٦٩ ٢٢٩ فياض، محمد جابر - الامثال في القرآن الكريم -ص ٢٢٩ ۱۲۲ بقره۲:۲۲ ۲۳:۲۲ گر ۲۳:۳۷ ۲ ۲ عنکبوت ۲۹: ۱۲ 24\_مكارم شيرازي، ناصر تفسير نمونه ج ا\_ص ١٨٥ ۸۸ مجلس، محمد باقر - بحار الانوار - ج ۸ص۳ مقل از مجمع البیان آبیر کے ذیل میں ۳۹\_حشر ۵۹:۲۱ ۵۰ عنگبوت ۲۹: ۲۳ ۵۱\_انبیاء ۲۲:۲۱ ۵۲\_زمر ۲۹:۳۹ ۵۳\_جوادی آملی، عبداللد تسنیم ج ا،ص ۳۲۷\_ ۳۲۸ (خلاصه) ۵۴\_مکارم شیرازی، ناصر\_تفسیر نمونه ج ۱۰، ص ۱۷ ۵۵\_آل عمران۳: ۵۹ ۵۷\_بقره۲: ۲۰ ۵۷\_ بقره۲: ۲۲۱ ۵۸\_بقره۲:۹۲۲

# ولادت امام علی ابن ابی طالب علیه اللام تاریخ کے تناظر میں

سید حسنین عباس گردیزی ن رئیل حامعة الرضاء اسلام آباد

امیر المونین علی ابن ابی طالب علیہ السلام وہ جستی ہیں جن میں انسان کامل کی تمام خصوصیات جلوہ گرخیں۔ فضائل و کمالات میں رسول خدا (ص) کے بعد ان کا کوئی ثانی نہیں ہے۔ تمام انسانی فضائل میں علی ابن ابی طالب اپ نقطہ کمال پر نظر آتے ہیں۔ان کے مناقب سے تمام انسانی فضائل میں علی ابن ابی طالب اپ نقطہ کمال پر نظر آتے ہیں۔ان کے مناقب کتب ہیں سے شاید ہی کتب ہوری بیں۔ تاریخ، حدیث، سیرت، رجال اور کلام کی اسلامی کتب میں سے شاید ہی کوئی کتاب ہو، جو ان کے ذکر سے خالی ہے۔مند، خصائص اور مناقب کی کتابیں، ان کے مقد سلام اور لی کتاب ہو، جو ان کے ذکر سے خالی ہے۔مند، خصائص اور مناقب کی کتابیں، ان کے مقد سلام میں رسول خدا (ص) کے بعد ہمیں ان کے سواکوئی الی شخصیت نظر نہیں قابل ذکر ہیں۔ عالم اسلام میں رسول خدا (ص) کے بعد ہمیں ان کے سواکوئی الی شخصیت نظر نہیں آتی جن کے خصائص فضائل اور مناقب کے متعلق اتنی کتابیں کتھی گئی ہوں۔

امام احمد بن حنبل مستح بين:

ما لاحد من الصحابه من الفضائل بالا سانیدالصحاح مثلما لعلی رضی الله عنه له عنه که الله عنه که اسانید کے ساتھ اصحاب میں سے کسی کے بھی علی رضی اللہ عنه کی طرح صحیح اسانید کے ساتھ

. فضائل بیان نہیں ہوئے۔ حضرت علی علیہ اللام کے شاگرد، حضرت عبد الله بن عباس ان کی توصیف یول کرتے

ىلى:

قرآن مجید میں جہاں بھی یا اَیھا الَّذِین آمنُوا آیاہے تو مونین کے سردار اور امیر،علی (ع) ہیں۔ الله تعالی نے اصحاب محمد (ص) کو چند مقامات پر مورد عمّاب قرار دیا ہے، لیکن جب بھی علی کا ذکر کیا اچھائی کے ساتھ کیا ہے۔

ایک جگه برابن عباس نے بیان کیا:

نزلت في عَليّ اكثر من ثلاثمائة آية في مدحه \_<sup>ع</sup>

علی علیه اللام کی مدح میں تین سوسے زائد آیات نازل ہوئی ہیں۔

حضرت علی علیہ اللام کے بے شار خصائص میں سے ایک خصوصیت ان کی ولادت باسعادت ہے۔ اس مختصر مقالے میں اسی خصوصیت کے متعلق بیان کیا جائے گا۔

خانه کعبه میں علی علیہ السلام کی ولادت

حضرت علی علیہ السلام کی ولادت بروز جمعہ ۱۱، رجب المرجب سن ۳۰ عام الفیل کو خانہ کعبہ میں ہوئی۔ خانہ کعبہ کے اندر ان کا پیدا ہونا ایک الیم فضلیت ہے جو اولین اور آخرین میں سے کسی کو بھی نصیب نہیں ہوئی۔ اس بارے میں شیعہ وسی راویوں اور موزمین نے نقل کیا ہے۔ شخ ابو عبد اللہ محمد بن نعمان المفید بیان کرتے ہیں:

ولد بمكة فى البيت الحرام يوم الحمعة الثالث عشر من رجب سنة ثلاثين من عام الفيل ولم يولد قبله ولا بعده مولود فى بيت الله تعالىٰ سواه اكراماً من الله تعالىٰ له بذلك ،واجلالاً لمحله فى التعظم"\_ على التعظم"\_ على التعظم التعظم التعظم على التعظم التعظم التعظم على التعظم التعلق الت

حضرت على عليه السلام جمعه كے دن ١١٣ رجب، سن ٣٠ عام الفيل كو بيت الحرام ميں پيدا ہوئے۔ ان كے علاوہ بيت الله تعالىٰ ميں نه كوئى ان سے پہلے پيدا ہوا اور نه كوئى ان كے بعد۔ بيہ الله تعالىٰ كى طرف سے ان كے ليے عزت و شرف اور ان كے مقام ومنزلت كى عظمت وجلالت كے ليے تھا۔ شريف رضى اپنى كتاب خصائص الائم عليم اللام ميں بيان كرتے ہيں: ولد على (3) بمكة فى البيت الحرام لثلاث عشرة ليلة خلت من رجب بعد عام الفيل بثلاثين سنة ... و لا نعلم مولودًا ولد فى الكعبة غيره  $\frac{a}{2}$ 

علی علیہ السلام کمہ میں خانہ کعبہ کے اندر پیدا ہوئے ... اور ان کے علاوہ کوئی اور کعبہ میں پیدائہیں ہوا۔

ي الطا كفه محمد بن حسن طوى تهذيب الاحكام ميس لكصة بين:

اميرالمومنين على ابن ابى طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف و هو وصى رسول الله عَلَيْهُ و خليفة الامام العادل و السيد المرشد و الصديق الاكبر سيد الوصيين، كنيته ابو الحسن (ع)، ولد بمكة فى البيت الحرام يوم الحمعة \_ لل

انہوں نے حضرت علی علیہ السلام کی خانہ کعبہ میں ولادت کی تصری کی ہے۔ امین الاسلام طبرسی اعلام الوریٰ میں اس فضلیت کا یوں ذکر کرتے ہیں:

ولد بمكة في البيت الحرام يوم الحمعة ... و لم يولد قطُّ في بيت الله مولود سواه لا قبله و لا بعد ه و هذه فضيلة حصّه الله تعالىٰ بها اجلالًا لمحله ومنرلته واعلاءً لقدره \_ ك

علی علیہ السلام جمعہ کے دن خانہ کعبہ میں متولد ہوئے اور کوئی بھی ان کے سوا بیت اللہ میں پیدائمیں ہوا، نہ ہی ان سے پہلے اور نہ ہی ان کے بعد اور اس فضلیت کو اللہ تعالی نے صرف اور صرف علی - سے مخص کیا ہے۔ ان کے مقام و منزلت کی عظمت اور ان کی شان اور قدر و منزلت کو اجا گر کرنے کے لیے یہ فضلیت انہیں عطاکی ہے۔

چھٹی صدی ہجری کے عظیم عالم مخقق علی اپنی کتاب عمدہ میں بیان کرتے ہیں: لم یولد قبله و لا بعدہ مولود فی بیت الله سواه \_ △ ان کے سواکوئی بھی خانہ کعبہ میں پیرانہیں ہوا، نہ ہی ان سے قبل اور نہ ہی

ان بزرگوں کے علاوہ سید ابن طاؤوس نے اپنی کتاب اقبال فی بہا الدین اربلی نے کشف الغمہ نا، علامہ حلی نے کشف الیقین لل اور عماد الدین حسن طبری نے تخد الابرار سلیمیں صراحت کے ساتھ تذکرہ کیا ہے کہ علی -خانہ کعبہ میں پیدا ہوئے اور ان کے علاوہ اولین و آخرین

میں سے کوئی بھی اس سعادت کو حاصل نہیں کرسکا۔ ابوعلی الفتّال نیشا بوری لکھتے ہیں:

و روى ان امير المومنين على ابن ابى طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف، وصى رسول الله عَلَيْكُ و خليفه الامام العادل و السيد المرشد و الصديق الاكبر، سيد الوصيين و امام الموحدين، كنيته ابوا لحسن ولد بمكة فى البيت الحرام يوم الجمعة. "ل

انہوں نے بھی اس امر پر تاکید کی ہے کہ حضرت علی - خانہ کعبہ میں پیدا ہوئے ہیں۔ علامہ امینی نے اپنی کتاب الغدیر میں ۵۰ سے زائد بزرگ شخصیات کا تذکرہ کیا ہے، جنہوں نے اپنی کتابوں میں اس فضلیت کا تذکرہ کیا ہے۔آخر میں وہ لکھتے ہیں:

ہمارے استاد اور دبادی نے امیر المومنین علی علیہ السلام کی ولادت کے موضوع پر ایک شخیم کتاب تحریر کی ہے، جس میں انہوں نے اس حوالے سے کسی پہلو کو تشد نہیں چھوڑا۔

اس کتاب کی فہرست میں جن عناوین کا ذکر ہے وہ یہ ہے۔

ا حديث المولد الشريف و تواتره ولادت باسعادت كمتعلق مديث اوراس كا متواتر جونا و

۲۔ حدیث الولادة الشریفه مشهور بین الامه\_امت کے درمیان اس حدیث کی شہرت۔

س- نباالو لادة و المحدثون عديث ولادت كى خبر اور محدثين -

۲- حدیث الولادة والنسابون علم انساب کے ماہرین اور حدیث ولادت.

۵ حديث الولادة والمورخون مديث ولاوت اورمور فين -

٧- حديث الولادة و الشعراء\_ مديث ولادت اورشعراء\_

٧ حديث الولادة والاجماع عليه مديث ولادت يراجماع - الله

اس کے بعد علامہ امینی ایک اور کتاب کا تذکرہ کرتے ہیں جو مستقل طور پر ولادت امیر المونین کے موضوع پر کھی گئ ہے اور اس کے مصنف قاضی ابو البحتری تھے وہ بیان کرتے ہیں: القاضی ابو البحتری کتاباً فی مولد امیرالمومنین - کما ذکرہ

النجاشي و شيخ الطائفه و رواه ابو محمد العلوى الحسن بن محمد

بن حجر بن محمد السامي عن رجاء بن سهل الصنعاني عن ابي

البحتري كما في تاريخ الخطيب البغدادي ج٧، ص١٩ عـ هـ

اس طرح علامه المنى في شيخ نجاشى كى كتاب الفهرست سے حواله دیتے ہوئے شخ محمد بن على ابن ابى طالب كى بن بابويدالمشهور شخ صدوق كى كتاب كا تذكره كيا ہے، جو امير الموثنين على ابن ابى طالب كى ولادت باسعادت كے موضوع براكھى گئى ہے۔ لا

محدثین اورموزهین کی اتی کثیر تعداد میں اس واقعہ اور فضلیت پرتطعی اقوال سے یہ بات پاید جبوت تک پہنچ گئی ہے اور اس میں ذرہ برابر بھی شک وشبہ کی گنجائش باقی نہیں رہی کہ امیرالمونین علی ابن ابی طالب کی ولادت باسعادت خانہ کعبہ کے اندر ہوئی اور یہ فضلیت صرف اور صرف انہی سے مخصوص ہے، اس میں کوئی بھی ان کی برابری کرنے والانہیں ہے۔

فرکورہ فضلیت صرف شیعہ علاء، محدثین اور مورخین سے ثابت نہیں ہے، بلکہ یہ شیعہ وسی دونوں فریقوں کے درمیان متفق علیہ امر ہے اور اس حدیث کے تواتر کے اہل سنت محدثین بھی قائل ہیں۔

ماكم نيثا پورى ائى كتاب المستدرك على الصحيحين مي كهت بين: قد تواترت الاخبار ان فاطمة بنت اسد ولدت امير المومنين على بن ابى طالب فى جوف الكعبة \_ كل

اس بارے میں متواتر روایات میں آیا ہے کہ فاطمہ بنت اسد نے امیر الموثنین علی ابن ابی طالب علیہ الله کو کعبہ کے اندر جنا ۔ حافظ گنجی شافعی اپنی کفایة الطالب میں ابن نجار کے طریق سے حاکم نیٹا یوری سے بیان کرتے ہیں:

ولد أمير المومنين على بن ابى طالب بمكة فى بيت الله الحرام ليلة الجمعة لثلث عشرة ليلة خلت من رجب سنة ثلثين من عام الفيل و لم يولد قبله و لا بعده مولودٌ فى بيت الله الحرام سواه اكراماً بذلك و اجلالاً لمحله فى التعظيم الله

انہوں نے بھی حضرت علی ابن ابی طالب کے خانہ کعبہ میں متولد ہونے کی تصریح کی ہے اور یہ بھی کہاہے کہ یہ نظیم مقام و منزلت کی دلیل ہے۔ مزلت کی دلیل ہے۔

> ابن جوزى حفق تذكرة النحواص مين لكهة بين: و روى ان فاطمة بنت اسد كانت تطوف بالبيت و هي حامل بعلي "

. فضربها الطلق ففتح لها باب الكبعة فدخلت فوضعته فيها\_ <sup>ول</sup> روایت کی گئی ہے کہ فاطمہ بنت اسد خانہ کعبہ کا طواف کر رہی تھیں اور ان کے شکم میں علی علیداللام تھے۔ پس انہوں نے دروازے پر ہاتھ مارا اور کعبہ کا دروازہ ان کے لیے کھل گیا۔ پس وہ ان داخل ہوئیں اور انہوں نے کعبہ کے اندر انہیں جنم دیا۔

البتہ اس روایت اور دیگر روایات میں ایک اختلاف پایا جاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ جناب فاطمہ بنت اسد کے لیے دیوار کعبش ہوئی، جب کہ اس حدیث میں ہے کہ وہ دروازے سے خانہ کعبہ میں واغل ہوئیں۔ بہرحال اصل واقع، یعنی حضرت علی علیداللام کے خانہ کعبہ میں پیدا ہونے کی اس روایت سے بھی تائید اور تصدیق ہوتی ہے۔

علامه سكتوارى بسنوى حنفى نے لكھاہے:

اول من لقب في صباه باسم الاسد في الاسلام من الصحب الكرام و هو الحيدر من اسماء الاسد سيدنا على ابن ابي طالب - كان ابو أمّه غائبا حين ولدته داخل الكبعة و هي فاطمة بنت اسد لقبته أمّه تفاؤلا باسم ابيه عن

صحابہ کرام میں سب سے پہلے اسلام میں جنہیں اسد کا لقب ملا، وہ حیدرہ جو اسد کے ناموں میں سے ہے۔جب ان کی والدہ نے انہیں خانہ کعبہ کے اندرجنم دیا تو ان کے نانا موجود نہ تھے۔ لہذا ان کی والدہ فاطمہ بنت اسد نے اپنے والد کے نام سے نیک فال لیتے ہوئے ان کا یہ لقت رکھ دیا۔

ابن مغازلی شافعی نے مناقب علی ابن ابی طالب - میں ایک حدیث اپنی سند کے ذریعے امام علی بن حسین زین العابدین - سے نقل کی ہے۔ وہ بیان کرتے ہیں:

اخبرنا ابو طاهر محمد بن على بن محمد البيّع ـ قال اخبرنا ابو عبد الله احمد بن محمد بن عبد الله بن خالد الكاتب ـ قال حدثنى احمد بن جعفر بن محمد بن سلم الخُتُلى، قال حدثنى عمر بن احمد بن روح الساجى، حدثنى ابو طاهر يحيى بن الحسن العلوى، قال حدثنى محمد بن سعيد الدارمى، حدثنا موسى بن جعفر عن ابيه، عن محمد بن على عن ابيه على ابن الحسين ـ قال: كنت جالسا مع ابى و نحن زائرون قبر جدنا (م)

امام على بن حسين عليه السلام في فرمايا:

میں اپنے والدگرامی کے ہمراہ اپنے دادا عیدالدام کی قبر کے پاس بیٹا ہوا تھا۔
وہاں پرعورتوں کی کثیر تعداد موجودتھی۔ اسے میں ایک عورت آئی، میں نے
اس سے پوچھاتم کون ہو؟ اللہ تم پر رحم کرے۔ اس نے جواب دیا: میں قبیلہ
بنی ساعدہ سے ہوں اور میرا نام زیدہ بنت قریبہ بن عبدلان ہے۔ میں
نے اس سے کہا: تیرے پاس ہمارے بتانے کے لیے کوئی روایت ہے؟ اس
نے کہا: ہاں! اللہ کی قتم! مجھے میری ماں ام عمارہ بنت عبادہ بن نصله
بن مالك بن عبدلان ساعدی نے بیان کیا ہے کہ ایک دن میں دوسری
عرب عورتوں کے ساتھ موجودتھی، اسے میں ابوطالب افردہ اور ممگین حالت
میں تشریف لائے۔ میں نے پوچھا: اے ابوطالب! آپ کو کیا ہوا ہے؟
میں تشریف لائے۔ میں نے بوچھا: اے ابوطالب! آپ کو کیا ہوا ہے؟
ہاتھ چیرے پر رکھ دیے۔ وہ اسی حالت میں سے کہ محمد (س) تشریف لائے
ہاتھ چیرے پر رکھ دیے۔ وہ اسی حالت میں سے کہ محمد (س) تشریف لائے
اور پوچھا: اے پچپاکیا مشکل ہے؟ انہوں نے جواب دیا: فاطمہ بنت اسد

دردزہ میں بتلا ہیں۔ پھر انہوں نے ان کا ہاتھ پکڑا اور گئے اور پھرآئے تو فاطمہ بنت اسدان کے ہمراہ تھیں۔ آخضرت (ص) انہیں کعبہ کے پاس لے آئے اور خانہ کعبہ کے اندر انہیں بٹھا دیا اور پھر فرمایا: اللہ کے نام سے یہاں بیٹھ جائے۔ پھر درد زہ ہوا اور انہوں نے ایک پاک و پاکیزہ اور خوبصورت بیٹھ جائے۔ پھر درد زہ ہوا اور انہوں نے ایک پاک و پاکیزہ اور خوبصورت لڑکے کو جنم دیا۔ اتنا خوبصورت چرہ میں نے نہیں دیکھا تھا۔ ان کے والد (حضرت) ابو طالب نے ان کا نام علی (علیہ اللام) رکھا۔ نبی اکرم (ص) نے انہیں اپنی گود میں اٹھا کر ان کے گھر پہنچا دیا۔ علی بن حسین علیہ اللام نے فرمایا: اللہ کی قسم! میں نے اس سے زیادہ انچھی بات نہیں سی۔

اسی حدیث کی علامہ ابن صباغ مالکی نے فصول المهمه ص۱۲ میں المعالی الفقیه الممالکی سے نقل کی بنا پرتخ ت کی ہے۔ اسی طرح حافظ ابو عبد الله بلخی نے اپنی کتاب، جو اس کی کتاب کی تلخیص ہے، ص اا، طبع جمبئ، پر ابن مغاز لی شافعی کے حوالے سے تخ ت کی ہے اور علامہ عبید اللہ امرتسری نے ارزح المطالب، ص ۳۸۸، طبع لا ہور میں فدکورہ حدیث کی تخ ت کی کے علاوہ ازیں ابن صباغ مالکی نے فصول المهمة میں تحریر کیا ہے:

ولد على (ع) بمكة المشرفة بداخل البيت الحرام ... و لم يولد في بيت الله الحرام قبله احد سواه، و هي فضيلة خصه الله تعالى بها اجلالاً له و اعلاءً لمرتبته و اظهاراً لتكرمته و كان على ها شميتاً من ها شميين، و اوّل من ولده هاشم مرّتين\_ ٢٢

انہوں نے بھی وضاحت کی ہے کہ علی - خانہ کعبہ کے اندر پیدا ہوئے ہیں اور اس فضلیت میں ان کا کوئی ثانی نہیں ہے۔ یہ فضلیت اور عظمت صرف انہی کی ذات سے مخصوص ہے۔ اسی بات کو بعینہ فقیہ اور مورخ علی ابن عبد الله شافعی سمہو دی نے جو اهر النقدین فی فضل الشرفین العلم الحلی و النسب العلی میں بیان کیا ہے اور برھان الدین نے انسان العیون میں ذکر کیا ہے۔ سے

حضرت على عليه السلام كاخانه كعبه ميں پيدا ہونے كا برصغير كے مشہور عالم احمد بن عبد الرحيم وہلوى المشہور به شاہ ولى الله نے نه صرف اعتراف كيا ہے، بلكه اس بارے ميں منقوله روايات كو متواتر قرار دياہے۔ وہ اپنى كتاب ازالة المحفاء ميں لكھتے ہيں۔

تواترت الاخبار ان فاطمه بنت اسد ولدت امير المومنين علياً في حوف الكعبة فانه ولد في يوم الجمعة ثالث عشر من شهر رجب بعد عام الفيل بثلاثين سنة في الكعبة و لم يولد فيها احد سواه قبله و لا بعده\_ الله عنها العدم المرابع

مصر کے معروف مورخ عباس محمود عقاد بیان کرتے ہیں:

ولد على في داخل الكعبة وكرم الله وجهه عن السجود لاصنامها فكانما كان ميلاده ثمة ايذانا بعهد جديد للكعبة وللعبادة فيها، وكاد على ان يولد مسلماً بل لقد ولد مسلما على التحقيق اذا نحن نظر نا الى ميلاده العقيدة و الروح كانه فتح عينيه على الاسلام و لم يعرف قط عبادة الاصنام\_ صلى

علی علیہ اللام کعبہ کے اندر پیدا ہوئے اور اللہ تعالی نے بتوں کے سامنے سجدہ کرنے سے انہیں پاک و منزہ رکھا۔ ان کی خانہ کعبہ میں ولادت، خانہ کعبہ اور اس میں عبادت کے لیے ایک نے دور کا اعلان تھا اور بنا بر حقیق علی علیہ اللام مسلمان پیدا ہوئے۔ جب ہم ان کی ولادت باسعادت برغور کرتے ہیں تو ہمارا نظریہ یہ بنتا ہے کہ انہوں نے اسلام کی آغوش میں آئھیں کھولیں اور کبھی بھی بتوں کی عبادت نہیں کی۔

ان کے علاوہ علامہ فاضل محمد مبین انصاری حنفی ۲۴ اور علامہ صفی الدین حضری شامی سیا نے بھی اپنی کتابول میں علی علیہ السلام کی کعبہ میں ولادت کا تذکرہ کیا ہے۔

اتن کیر تعداد میں شواہد اور متواتر احادیث سے حضرت علی علیہ السلام کا خانہ کعبہ میں پیدا ہونا ثابت ہوتا ہے کہ اس واقعہ میں اب ذرہ برابر بھی شک کی گنجائش نہیں ہے۔ حقیقت روشن ہونے کے بعد بھی اگر کوئی اس فضلیت کا انکار یا اس میں شک کرتا ہے تو وہ ایسے ہے، جو سورج کے ہوتے ہوئے اس کا انکار کرے۔

اس آشکار حقیقت کے باوجود بعض افراد نے کہا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام سے پہلے یہ خصوصیت کیم بن حزام کے سواکسی کو حاصل نہیں ہوئی، حالانکہ فدکورہ تمام علماء، موزخین اور محدثین نے صراحت سے کہا ہے کہ علی – سے پہلے یہ فضلیت کسی کو بھی حاصل نہیں ہوئی۔ اس ادعا کے جواب کے لیے سراج المہین کے مصنف فوق بلگرامی کا نقد پیش کرتے ہیں۔وہ فدکورہ کتاب کے حاشیہ میں کھتے ہیں:

یرروایت متدرک کی ہے (کمعلی - سے پہلے کیم بن حزام کعبہ میں پیدا ہوا)۔ ہم کو ضرورت ہے کہ ہم اس روایت کو پوری تحقیق کر کے اس کی اصلی کیفیت دریافت کریں یہ روایت تیسری صدی میں بتائی گئی ہے اور یہ زمانہ وضع حدیث کے لیے تاریخوں اور کتب رجال میں نہایت مشہور ہے۔

سوائے متدرک کے اس حدیث کی سند کا پہتا کسی اور کتاب میں نہیں ملتا۔ حکیم بن حزام کے حال میں مالم نے اس مضمون کی دوروایتیں لکھی ہیں۔ پہلی روایت کی سند ریہ ہے:

سمعت ابا الفضل الحسن بن يعقوب يقول ابا احمد محمد بن

عبد الوهاب يقول سمعت على بن غنام العامري\_

اس سلسلہ میں سوائے محمد بن الوہاب کے، سب مجہول العین اور مجہول الحال معلوم ہوتے ہیں۔ ہماری نظر میں ان کا کہیں حال پایا نہیں جاتا۔

(دیکموتهذیب الکمال مری، تهذیب التهذیب، میزان الاعتدال کاشف مغنی، تقریب ندبب،

التهذيب النساب ابن حبان )

دو راویوں کی حالت تو ظاہر ہوئی۔ اب رہے محمہ بن عبدالوہاب، ان کی نبیت ابن ججر نے تقریب میں لکھاہے کہ سوائے امام نسائی کے اور کسی نے صحاح ستہ میں ان سے روایت نہیں لی ہے۔ پھر علامہ موصوف لکھتے ہیں کہ ان کا شار طبقہ رجال میں حادیہ عشر سے کیا جاتا ہے اور حال یہ ہے کہ طبقہ عشرہ تک وہ لوگ شار کیے جاتے ہیں، جنہوں نے تابعین سے علم حدیث کو حاصل کیا ہے۔ ان کے بعد حادیہ عشر کا طبقہ ہے، جنہوں نے تنج تابعین سے علم حدیث کو حاصل کیا ہے۔ ان کے بعد حادیہ عشر کا طبقہ ہے جنہوں نے تنج تابعین کی صورت بھی نہیں دیکھی عبد الوہاب کے بعد عادیہ عشر کا طبقہ ہے جنہوں کے تابعین کی صورت بھی نہیں دیکھی عبد الوہاب کے بعد علی ابن غنام عامری ہیں جن کا نشان کسی کتاب میں نہیں ہے اور اگر ہم ان کو ثقتہ ہر وایت مان کی سند ہے ہے۔ کی مالت ہم ابھی ظاہر کر پیچے ہیں دوسری روایت کی سند ہے ہے۔

احبرنا ابو بكر محمد بن بالوالديه، حدثنا ابراهيم اسحق الحربى، حدثنا مصعب بن عبد الله و بكر محمد بن السلم معصب بن عبد الله يرخم بوتا هم، جس كى نسبت ميزان الاعتدل مين مندرج هے:

و قد تكلم فيه وتوقفه في القرآن\_

امام احمد بن طنبل ان کو شیت کہتے تھے۔ ان تمام بحثوں سے قطع نظر، ہم اب خاص امام حاکم کا فیصلہ ذیل میں لکھتے ہیں، جس کو انہوں نے ان دونوں روایتوں کو لکھنے کے بعد مسدرک ہی میں تحریر فرمایا ہے اور وہ یہ ہے۔

وهم مصعب ابن عبد الله في الحرف الاخير فقد تواترت الاخبار ان فاطمة بنت اسد ولدت امير المومنين على ابن ابي طالب كرم الله وجه في حوف الكعبة\_

اس تحقیق کے بعد اس دعویٰ کا بطلان واضح ہو گیاہے اور بدامر پابیہ ہوت تک پہنچے گیا کہ امام حاکم کے نزدیک امیر المونین علی ابن ابی طالب - کی خانہ کعبہ میں پیدائش اخبار متواترات سے ثابت ہے۔ پس متعدد اخبار متواترہ اور روایات متکاثرہ کے مقابلے میں کسی روایت مقطوع الاسناد برکوئی عاقل توجہ نہیں کرتا۔

## واقعه كى تفصيل

سعید بن جبیر نے بزید بن قعنب سے روایت کی ہے کہ میں عباس بن عبد المطلب اور قبیلہ عبد العزی کے چند افراد کے ساتھ بیت اللہ الحرام کے یاس بيرها موا تها، اتن مين امير المونين على ابن اني طالب - كي والده فاطمه بنت اسد آئیں۔ان کے حمل کے نو ماہ تھے اور وہ دردزہ میں مبتلاتھیں۔ أس نے كہا: اے ميرے رب إس تجھ سے اور تيرى طرف سے آنے والے رسولوں اور کتابوں پر ایمان رکھتی ہوں اور میں اینے دادا، ابراہیم - کے کلام کی تصدیق کرتی ہوں اور اس نے اس بیت عثیق کو تعمیر کیا۔ پس تخفیے اس ہستی کا واسطہ جس نے اس گھر کو بنایا اور اس مولود کا واسطہ جو میرے شکم میں ہے، اس کی ولادت کو مجھ برآسان بنا ریزید بن قعنب کہتاہے کہ میں نے ا پی آنکھوں سے دیکھا کہ خانہ کعبہ کی دیوار پشت (مستجار) سے پھٹ گئی اور . فاطمہ اس کے اند ر داخل ہو گئیں اور ہماری آنکھوں سے اوجھل ہو گئیں اور دیوار کعبہ بندگی۔ ہم نے خانہ کعبہ کا دروازہ کھولنے کی کوشش کی، کیکن دروازہ نہیں کھلا۔ ہم نے سمجھا کہ یہ کام امر اللی میں سے ہے۔ فاطمہ چوشے دن باہر آئیں اور ان کے ہاتھوں پر امیر المونین علی ابن طالب - تھے۔ انہوں نے کہا میں تمام گزشتہ عورتوں پر فضلیت رکھتی ہوں، کیونکہ آسیہ بنت مزاحم نے اللہ تعالیٰ کی پرستش حیب کر ایسے مقام پر کی، جہاں اضطراری حالت کے سوا، اللہ تعالی اینی برستش کو پسندنہیں فرما تا اور مریم بنت عمران نے خشک درخت کو اینے ہاتھوں سے ہلایا اور پھراس نے تازہ تھجوریں کھائیں اور میں

خانہ کعبہ میں داخل ہوئی اور جنت کے پھل، پھول اور پنے کھائے۔جب
میں باہر آنے لگی توہا تف کی آواز آئی کہ فاطمہ اس کا نام علی رکھنا۔ یہ علی ہیں
اور وہ علی الاعلیٰ ہے۔ اس نے فرمایا ہے: میں نے اس کا نام اپنے نام
سے مشتق کیا ہے اور خود اسے اپنے آداب سکھائے ہیں۔ اُسے اپنے علم کے
رازوں سے آگاہ کیا ہے۔ یہ میرے گھر میں بتوں کو توڑے گا۔ یہی ہے جو
میرے گھر کی جھت پر اذان کے گا۔ میری نقدیس اور تجید کرے گا۔ خوش
میرے گھر کی جھت پر اذان کے گا۔ میری نقدیس اور تجید کرے گا۔ خوش
قسمت ہے جو اس سے محبت کرے گا اور اس کی اطاعت کرے گا۔ ہلاکت
ہے اس کے لیے جو اس سے بخض رکھے گا اور اس کی نافر مائی کرے گا۔ واللہ سے اس حدیث سے چند زکات اخذ ہوتے ہیں:

ا علی علیہ السلام کی ولادت کوئی معمولی واقعہ نہیں، بلکہ یہ فوق العادہ واقعہ ہے۔ دیوار کا پھر مل جانا، دروازے کا نہ کھلنا اور تین دن تک ماں بیٹے کا خانہ کعبہ کے اندر رہنا اور جنت کے بھلوں کو کھانا، یہ سب اس کے غیر معمولی اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے خاص اہتمام بردلالت کرتے ہیں۔

۲۔ امیر المونین علی علیہ السلام کی والدہ کی گزشتہ تمام عورتوں پر فضلیت کا اجاگر ہونا۔ ۲۔ علی علیہ السلام کا اللہ تعالیٰ کی طرف سے نام رکھنا اور اپنے نام سے مشتق کرنا۔ ۲۰ علی علیہ السلام کے فضائل کا تذکرہ بوقت ولادت ہونا۔ بت شکنی، خانہ کعبہ پراذان اور علم اللی کا خزنیہ دار ہونا۔

مناقب ابن شهر آشوب میں ایک راویت شعبہ بن قادہ سے بیان ہوئی ہے۔ اس نے اسے انس اور اس نے اسے عباس بن عبد المطلب سے بیان کیا ہے۔ ایک اور روایت میں حسن بن محبوب نے امام صادق علیہ السلام سے قال کیا ہے۔ روایت کا خلاصہ یوں ہے:

ب شک خانہ کعبہ پچھلی طرف سے کھلا اور فاطمہ اس میں داخل ہو کیں۔ خانہ کعبہ کی دیوار مل گئی اور وہ تین دن خانہ کعبہ میں رہیں۔ انہوں نے جنت کے پھل کھائے اور جب خانہ کعبہ سے باہر آئیں تو علی علیہ السلام نے کہا: السلام علیك یا ابه ورحمة الله وبركاة۔ اے بابا جان! آپ پرسلام ہواور اللہ تعالی کی رحمت اور بركا تیں آپ پر ہوں۔ پھر ان كے لب ملے اور سورہ مومنون كی آیات كی تلاوت كی۔ سے

اس روایت سے بھی مذکورہ مطالب کی تائید اور توثیق ہوتی ہے۔ البتہ اس میں علی - کی

ایک اور فضلیت کا تذکرہ ہوا ہے، جو پہلے والی روایات میں نہیں ہوا۔ وہ ان کا تین دن کی عمر میں گفتگو کرنا اور قرآن مجید کی تلاوت کرنا ہے۔ قرآن مجید نے حضرت عیسیٰ علیہ اللام کے بارے میں فرمایا ہے کہ انہوں نے اتن عمر میں گفتگو کی ، اپنی نبوت کا اظہار کیا اور اپنی مال کی سچائی پر گواہی دی۔ اسے

امیر المونین علی علیه اللام کی ولا دت باسعادت کی عظیم خصوصیت کا تذکرہ شعرء نے اپنے اشعار میں کیا ہے۔ بیدامراس واقعہ کی حقانیت کا ایک اور ثبوت ہے۔

دوسری ہجری کے عظیم شاعر سید حمیری (متوفی ۱۷۳ ہجری) نے اس واقعہ کو اپنے اشعار میں بوں بیان کیاہے:

ولدته في حرم الآله و امنه و البيت حيث فناؤه و المسجد بيضاء طاهرة الثياب كريمة طابت وطاب وليد ها والمولد في ليلة غابت نحوس نحومها وبدت مع القمر المنير الاسعد مالفّ في خرق القوابل مثله الا ابن آمنة النبي محمد على المناه ع

جعل الله بیته لعلی مولداً یاله علاً لا یضاهی لم یشارکه فی الودلاةفیه سید الرسل لاولا أنبیاها سی خواجه معین الدین چشی اجمیری (متوفی ۱۳۳۴ جمری ) نے اپنی مشہور رباعی میں کہا:

وقتیکه به کعبه مرتضی شد پیدا در ارض وسما جلوه نما شد پیدا جبرئیل از آسمان فرود آمد و گفت فرزند بخانهٔ خدا شد پیدا

کسی دوسرے ذہین شاعر نے ان کے آخری مصرعہ کوتھوڑا سا گھٹا کر نہایت صاف مطلع بنا دیا ہے اور ایک الی بات پیدا کر دی ہے کہ ان کے مضمون کی لطافت پہلے سے زیادہ بڑھ گئ ہے۔

> فززند بخانه خدا شُد بابنت رسول کتخدا شد<sup>02</sup>

فارس کے ایک معاصر شاعر ججة الاسلام نیر کہتے ہیں:

ای آنکه حریم کعبه کا شانه تست بطحا صدف گوهر یکدانه تست گرمولد تو بکعبه آمد عجب

ای نجل خلیل خانه خود خانه تست ہندوستان کے فردوی میر انیس مرحوم نے بھی اسی مضمون کو اینے ایک شعر میں منظوم

کیاہے:

علی کو حق نے اتارا تو عین کعبہ میں کھلی جو آنکھ تو پہلے خدا کا گھر دیکھا سے

#### \*\*\*

#### حواله حات

ا ـ ابن جوزي ، ابو الفرج عبدالرحلن ـ مناقب امام احمد ص١٦٣ ـ دارلآفاق الجديدة ـ بيروت طبع اولي ١٣٩٣ ـ ١٩٤٣ء وفي الباري ي ٧ - ص٩٥ - المعدرك ي ٣، ص١٠٨ م ١٥٠٢ الاصلية ع ٢، ص١٨٨ تهذیب التذیب۔ج ع،ص ۳۳۹

٢- امام احمد بن محمد بن حنبل (٢٢١هه) فضائل الصحابة - ج ٢-ص ١٥٣، ح ١١١١- بتقيق، وصي الله حامعة أمّ القريلُ الطبع الاولى ١٩٨٣ء - ١٩٠٨ه - تاريخ ابن عساكر -ج ٢٢ \_ص٣٧٣ -

سرسيوكى جلال الدين \_ تاريخ الخلفاء \_ ص ٢٤ أريخ مدينه وص ١٣١٣ ح ١٩٥٢ ص ٨، باب افسل ا

٣\_مفيد محمد بن نعمان، الارشاد ـ المقنع ص ٢٦١ \_

۵\_ شریف رضی، ابوالحن محمد بن حسین بن موی (۲۵۹۵ ۲۰۸۵ ) خصائص الائمه \_ خصائص امیر المونین \_ص۳۹ ۵\_ من توقیل این داکتر محمد بادی مجمع البوث الاسلامیه مشهد اریان - رویج الثانی ۲۰۱۱ بجری محقیق و قعلق این داکتر محمد بادی مجمع البوث الاسلامیه مشهد اریان - رویج الثانی ۲۰۱۱ بجری ۲ - شخ طوی، ابو جعفر محمد بن حسن - (۲۷ بجری ) تهذیب الاحکام فی شرح المقنع لکشخ المفید، ج ۲، ص ۱۹ -

دارصعب دارالتعارف بيروت ١٩٨١ء

. 2\_طبرس، ابوعلی فضل بن حسن، اعلام الورکی باعلام الهدی، ص ۱۵۹ تشیج و تعلیق غفاری علی ا کبر، دارالمعرفه بیروت

٨ ـ علامه حلى ابن بطريق مثس الدين ابولحسين يحيى بن حسن (م ١٠٠) العمدة -

9\_الغدير في الكتاب والسنة والادب\_ ج ٢\_ص٢٣\_ بحواله رضي الدين على بن طاووس\_الاقبال\_ص ١٨١

• إلغدير في الكتاب والسنة والادب\_ ج ٦-ص٢٣- بحواله بها الدين الاربلي \_ كشف الغمّه \_ص ١٩

االحكي حشن بن يوسف بن مطهر ـ كشف اليقين في فضائل امير المؤمنين ـص ١١ ـ حقيق حسين الدركابي ـ مؤسسة -الطبع والنشر تهران \_ ااسماه \_ 1991ء

۱۲ الغدير في الكتاب والسنة والادب ح ٢ - ص٢٢ - بحواله عماد الدين طبري آملي - تخة الابرار ـ باب، فصل ٨ ۱۳- نیشایوری، ابوعلی محمد بن علی، روضه الو اعظین و بصره المتعظین ـ ص ۲۷ \_ (خطی نسخه

١٣٠٢ اميني غيد الحسين احمر، الغدير في الكتاب والسنة والادب\_ج ٢٠،٩٣٥، ٢٤\_ داركتب الاسلاميير-تيران (١٣٦٦ ا ہجری سمسی) ٢ارابضاً ۱۵\_الغديرج ٢٠ص ٢٢

```
ارحاكم نيشايوري - امام حافظ ابوعبد الله محمد بن عبدالله المستدرك، ج٣-ص٣٨، ح٢٠٨٠ فظ زمبي تلخيص
                                                                           المستدرك جسوس ١٨٨
                                                                            ١٨ - كفايه الطالب - ص ١٠٠
                                                                              9ا ـ تذكرة الخواص ـ ص ٢٠
٢٠_شوشتري قاضي نور الله ـ احقاق الحق و ازهاق الباطل _ ج ٧_ص ٩٩٠ ـ مطبعة الاسلاميه ـ تبران _٣٨٣ هـ بحواله
                                                                              محاصرة الاوائل ص 29
الا ابن مفازلي حافظ خطيب ابوالحن على بن محمد بن محمد واسطى جلاني شافعي (م٣٨٣هـ) منا قب على ابن ابي طالب -
                                          تحقيق تعلق، بهبودي محمد بافر-مكتبة الاسلاميد-تهران ١٣٩٨ه ق
٢٧- ينظم زاده فتى، سيدعلى اصغر، الفصول المأة في حياة ابي الائمه امير الموشين على ابن ابي طالب - ج ا، ص ١٨-
                                                           مؤسسة النشر اسلامي طبع ثاينه ١٢١٣ جرى
٢٢ ـ شاه ولى الله محدث وبلوى ـ ازالة الحفاء عن خلافة الحلفاء ج ٢ ـ ص ٢٥٩ ـ سبيل اكبرى لا بور ١٣٩٠ هـ
                                       ۲۵_عبقربية امام على _ص۳۳
                                                               ٣٧_ وسيلة النجاة ص ٢٠ _طبع گلثن فيض لكهنو
                                 ٢٤ وسيلير المال ص ٢٨٢ - نسخه مكتبة السيد المرشى انجى العامة - مورند ١٢٨ اجرى
              ٢٨ ـ فوقّ بككرا مي سيد اولا دحيدر ـ سراج المبين في تاريخ امير المونين ـ ص ٢٩٩ ـ ٥٠ مكتبه رضوبيه لا مور ـ
٢٩- إلحلّي حسن بن يوسف- كشف أليقين في فضائل امير المُونين -ص ١٨- ١٩- كشف الغمير باب المناقب ج ١-
                                                                     ص۸۲_امالی صدوق مجلس ۲۱_۹۲
                                        علل الشرئع به باب ۱۱۵ ص ۳۲٬۱۳۵ بجار الانوار به ۳۵ ص ۸ ب
                                    ٣٠ مناقب ابن شيرآ شوب ج٢ يص ١٤ الـ بحار الانوار ج ٣٥ يص ١٥
                                                                 ا٣ قرآن _سوره مرنيم، آيات ٢٨ تا ٣٣
                                                                        ۳۳_۳۲ الغدير ج ۲،ص ۲۷
                                                 ٣٣ ـ ٣٥ ـ سراج المبين _ في تاريخ امير المومنين – _ص ٥٠
                                 ٣٦ - كمياني - فضل الله على كيست -ص م، دارالكتب الاسلاميد تهران طبع ١٣٦٨
                                                      سراح المبين _ في تاريخ امير المونين ع ص ٠٥-
```

\*\*\*

# وقال امير المومنين على ابن ابي طالبً

أُوضَعُ العِلمِ ما وُقِفَ عَلى اللَّسانِ وأَرفَعُهُ مَا طُهُرَفي الجَوارِحِ والأركان

کم ترین علم وہ ہے جو زبان پر رہے اور بالاترین علم وہ ہے جو اعضاء جوارح سے ظاہر ہو۔

#### سود کی حرمت کا فلسفیہ

سيدرميز الحسن موسوى ٦٠٠٠ مسكول شعبة تحقيقات نور الهدى ترست اسلام آباد

سود کے بارے میں نازل ہونے والی آیات اور روایات منقولہ سے نہ فقط سود کی حرمت کا پتا چاتا ہے، بلکہ ان سے حرمت کا فلفہ بھی واضح ہوتا ہے۔ گذشتہ شارے میں ہم نے سود کی حرمت کے بارے میں قرآنی آیات اور روایات معصومین (ع) پیش کی تھیں، اب ان آیات و روایات کی روشیٰ میں سود کے حرام ہونے کے سبب اور فلسفہ روایات کے علاوہ چند دوسری آیات و روایات کی روشیٰ میں سود کے حرام ہونے کے سبب اور فلسفہ کے بارے میں چند نکات پیش کیے جاتے ہیں، لیکن اس سے پہلے شری احکام و دستورات کے علل و اسباب کے بارے میں ایک سوال کا جواب ضروری ہے، جو ہوسکتا ہے بعض قارئین کے ذہن میں پیدا ہو کہ آیا احکام شری کا فلسفہ اور علل و اسباب جاننا ضروری ہے اور کیا ہے کام جائز ہے یا میں پیدا ہو کہ آیا احکام شری کا فلسفہ اور علل و اسباب جانا ضروری ہے اور کیا ہے کام جائز ہے یا کہ جائز اور ناجائز ہونے کے علل و اسباب کے بارے میں بحث نہیں کر نی چاہیے، اس کے علاوہ اگر احکام الٰہی کے کچھ اسرار اور رموز ہیں ، جن کا جائنا ہمارے لیے ناممکن ہے، اس لیے ہمیں اس فتم کی بحث نہیں چھیڑنی چاہیے۔

یہ درست ہے کہ شرعی احکام کے بہت سے اسرار کو ہم نہیں جان سکتے ، لیکن بعض اسرار و ہم نہیں جان سکتے ، لیکن بعض اسرار و ہم نہیں جان سکتے ، لیکن بعض اسرار و موز سے آشنائی ہمارے لیے ممکن ہے اور ہم بہت سے احکام اللی کے مصالح و مفاسد سے آگاہ ہو نے کی استعداد رکھتے ہیں اور اس قسم کی آگاہی حاصل کر نا ہمارے لیے جائز ہے چونکہ خود قرآن مجید اور احادیث و روایات میں احکام اللی کے فلفہ کے بارے میں بہت سے مطالب طتے ہیں۔ قرآن نے نماز ، حج، زکات اور نمس وغیرہ کے بارے میں بحث کی ہے اور ان اعمال کے پچھلل و اسباب سے ہمیں آگاہ کیا ہے۔ جیسا کہ سورہ عنکبوت کی آیت ۲۵ میں نماز کے بارے میں خدا ورمتعال فرماتا ہے:

وَ اَقِهِ الصَّلُوةَ النَّ الصَّلُوةَ تَنَهٰى عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكِرِ ... نماز قائم كروتقي ما دفي الور برائى كى باتوں سے روتی ہے۔ اس طرح سورة توبه كى آيت ١٠٠ ميں آيا ہے:

خُذْ مِنْ آمُوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَ تُزَكِّيْهِمْ بِهَا...

زکات اور صدقہ روح اور نفس کے تزکید اور طہارت کا باعث بنتا ہے۔

اسی طرح قرآن نے جی کا فلسفہ بیان کرتے ہوئے لوگوں کے لیے دنیوی و اُخروی فائدے کا تذکرہ کیا ہے۔ اس کے علاوہ ہم کتب تاریخ و سیرت اور احادیث میں دیکھتے ہیں کہ بہت سے اصحاب ائمہ نے احکام الہی کے علل و اسباب کے بارے میں سوالات کیے ہیں اور ائمہ اطہار عیبم السلام میں سے کسی نے بھی انہیں اس فتم کے سوالات سے منع نہیں فرمایا۔ یہ بھی اس عمل کے جوازکی ایک دلیل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمارے بہت سے علماء نے علل احکام کے بارے میں کتب بھی تالیف کی ہیں، جن میں سے سب سے اہم اور مشہور کتاب شخ صدوق علیہ الرحمہ کی کتاب علل الشرایع ہے کہ جس کا اُردو ترجمہ بھی ہو چکا ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن وسنت کی روسے احکام اللی کے فلفے کے بارے میں جاننا اور بحث کرنا جائز ہے اور خلاف شرع نہیں۔ لے روسے احکام اللی کے فلفے کے بارے میں جاننا اور بحث کرنا جائز ہے اور خلاف شرع نہیں۔ لے

قرآن میں تحریم سود کا فلسفه

روایات معصومین (ع) کی روشی میں حرمت سود کے علل و اسباب ذکر کرنے سے پہلے اگر اس سلسلے میں کتاب الہی کی طرف رجوع کیا جائے تو قرآن نے بطور کلی ایک ہی آیت میں ان سب علل و اسباب کو بیان کر دیا ہے۔ لہذا قرآن کی سورہ بقرہ کی آیت 24 میں بہت واضح الفاظ میں بچ (خرید و فروخت) کے مقابلے میں سود کو ایک قتم کے جنون سے تشبیہ دی گئی ہے۔ چنانچہ خداوند متعال فرما تا ہے:

ٱلَّذِيْنَ يَأْكُلُونَ الْرِّبُوالَايَقُومُونَ اِلَّاكَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطِنُ مِنَالْمَيِّنِ ....

ہوں کو اسود کھاتے ہیں وہ تو بس اُس شخص کی طرح کھڑے ہوتے ہیں جسے شیطان نے چھو کر باؤلا کر دیا ہو۔

وہ اپنے اعتدال کو برقرار نہ رکھ سکتا ہو (مجھی زمین پر گر پڑتا ہو اور مجھی کھڑا ہو جاتا ہو)۔ لہذا قرآن کی روسے سود کی حرمت کا ایک اہم سبب انسانوں کو جنون زدگی سے بچانا ہے، جو یقیناً انسان کے دنیوی اور اُخروی خسارے کا باعث بنتا ہے۔ جنون زدہ انسان نہ تو دنیوی لحاظ سے

قابل اعتماد ہوتا ہے، نہ آخرت میں کسی بلندر تبہ کا حامل ہوسکتا ہے۔ اسی طرح ایک دوسری آیت میں قرآن سود خوری کے نتائج بیان کرتے ہوئے فرما تا

ہے:

يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرُبِى الصَّدَقْتِ لَوَ اللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارٍ اَثِيْدٍ O لَيُ

الله تعالی سود کومٹاتا ہے اور صدقہ کو بڑھاتا ہے اور الله تعالی کسی ناشکرے اور گہنگار سے محبت نہیں کرتا۔

سود خوری کی وجہ سے اللہ تعالی سود خور کے اموال میں سے برکت لے لیتا ہے۔ سودی مال سے برکت اُٹھ جانے کا مطلب یہی ہے کہ سود خور جس سرمائے کو سود کے ذریعے حاصل کرتا ہے؛ اُس سے کما حقہ فائدہ نہیں اُٹھا سکتا، بلکہ اس سودی مال سے اُس کی اولاد ہی فائدہ اُٹھا تی ہے۔ ایک اور آبت کے مطابق سود خوری انسان کو خدا کے مقابلے میں لاکھڑا کرتی ہے اور انسان خدا اور اس کے رسول کے مقابلے میں محارب بن جاتا ہے:

فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ... ٣

الله تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے لڑنے کے لیے تیار ہو جاؤ۔

یہ سودخور سے خطاب ہے کہ اگرتم سودخوری نہیں چھوڑ و گے تو خدا و رسول سے جنگ کے لیے تیار ہو جاؤ۔ اس آیت میں قرآن فرما تا ہے کہ سود کی حرمت کا ایک اہم فلفہ یہ ہے کہ سودخور انسان ظالم بن جاتا ہے اور اسے ظالموں جیسے عذاب کا سامنا کر نا پڑتا ہے:
لَا تَظُلِمُوْ رَبِي وَلَا تُشُلِمُوْ نَ۔

### روایات میں سود کی حرمت کا فلسفه

اب ہم اپنے اصل موضوع کی طرف آتے ہیں اور وہ یہ کہ روایات معصوبین علیم السلام میں سود کی حرمت کا جو فلسفہ بیان ہوا ہے وہ کیا ہے؟ اس سلسلے میں سب سے پہلے چند روایات ملاحظہ فرمائے: امام رضا علیہ السلام سے سود کی حرمت کے علل و اسباب کے بارے میں ایک روایت و سائل الشیعة میں نقل ہوئی ہے، جس سے سود کی حرمت کے بارے میں چند اہم نکات اخذ ہوتے ہیں۔ سب سے پہلے روایت کا متن پیش کیا جاتا ہے:

عن محمد بن سنان أنَّ ابا الحسن على بن موسى الرضا (ع) كتب اليه فيما كتب من جواب مسائله علة تحريم الربا لما نهى

الله عز و حل عنه، لما فيه من فساد الاموال لآن الانسان اذا شترى الدرهم بالدرهمين كان ثمن الدرهم درهما و ثمن الآخر باطلاً فبيع الربا و شراؤه و كس على كل حال على المشترى و على البايع.

امام علیہ السلام محمد بن سنان کے خط کے جواب میں فرماتے ہیں: رہا کی حرمت کی علت یہ ہے کہ اس میں مالی فساد پایا جاتا ہے۔ چونکہ انسان جب ایک درہم کو دو درہم کے بدلے فروخت کرتا ہے یا ایک درہم کو دو درہم کے عوض قرض دے توجو اس نے ایک درہم زیادہ لیا ہے وہ باطل اور حرام ہے۔ لہذا خدا نے اسے قرآن میں باطل قرار دیا ہے اور اس سے نہی فرمائی ہے۔ اسی روایت میں ایک جگہ امام (ع) نے فرمایا:

فحرم الله عز و حل على العباد الرّبا لعلة فساد لاموال كما حظر على السفيه ان يدفع اليه ماله لِما يُتَخوّف عليه من فساده حتى يُعونس منه رشداً فلهذا العلة حرّم الله عز و حل الرّبا و بيع الدرهم بدرهمين، و علة تحريم الربا بعد البينة لما فيه من الاستخفاف بالحرام المحرم و هي كبيرة بعد البيان وتحريم الله عز وجل لها لم يكن الا استخفافاً منه بالمحرم الحرام و الاستخفاف بذلك دخول في الكفر.

جس طرح خدا نے سفیہ (ناسمجھ) شخص کو مال دینے سے منع کیا ہے، چونکہ یہ مال کے ضائع ہو نے کا سبب بنتا ہے، اس طرح رہا (سود) کو بھی منع کیا گیا ہے۔ البندا پیسے (درہم و دینار وغیرہ) کی خرید وفروخت اضافہ کے ساتھ جائز نہیں ہے اور ایک علت کہ جس کی وجہ سے رہا حرام ہے، وہ یہ کہ قرآن میں انتہائی صراحت کے ساتھ رہا کو حرام قرار دیا ہے اور اس عمل کا ارتکاب احکام خدا کو سبک اور ہلکا سمجھنا، جہنم میں داخل ہونے کا موجب بنتا ہے۔ ورفر مان خدا کو سبک سمجھنا، جہنم میں داخل ہونے کا موجب بنتا ہے۔

اسی روایت کے تیسرے حصے میں امام علیہ السلام فرماتے ہیں:

و علة تحريم الربا بالنسيئة لعلة ذهاب المعروف و تلف الاموال و رغبة الناس في الربح و تركهم القرض و صنايع المعروف و

لما فی ذلك من الفساد و الظلم و فناء الاموال یك من الفساد و الظلم و فناء الاموال یك مرحت كا ایک فلفه یه ہے كه سود ایک نیک كام ك ختم ہونے كا باعث بنتا ہے، چونكه قرض ایک نیک كام ہے۔ اس كے علاوہ سود اموال ك ضابع ہونے كا سبب بنتا ہے اور لوگوں میں سود خورى كى وجہ سے طمع اور حص بيدا ہو جاتا ہے اور اس طمع وحرص كى وجہ سے لوگ قرض جيبا نيك عمل چھوڑ ديتے ہیں۔

سود کی حرمت کے علل و اسباب کے بارے میں امام صادق علیہ اللام سے بھی ایک روایت منقول ہے، جس کے مطابق جب ہشام بن تھم نے سود کی حرمت کے علل و اسباب کے بارے میں سوال کیا تو امامؓ نے فرمایا:

انه لو كان الربا حلالا لترك الناس التحارات و ما يحتاجون اليه فحرم الله الربا لِتنفر الناس من الحرام الى الحلال و الى التحارات من البيع و الشراء فيبقيٰ ذلك بينهم في القرض\_ هـ اگر ربا خورى حلال موتى تو لوگ تجارت (جيبا مفيدكام) اور دوسرى ضروريات كوچهور ديتے ـاس ليے خدا نے ربا كوحرام كيا ہے تاكه لوگ اس متنفر ہو جائيں اور حلال كاموں اورمفيد اقتصادى سرگرميوں كى طرف جائيں۔اسطرح ان ميں فقط قرض الحد، باقى ره جاتا ہے۔

مندرجه بالا روایات اور گذشته مقاله میں درج روایات سے سود کی حرمت کے علل و

اسباب کے بارے جو نکات اخذ ہوتے ہیں وہ یہ ہیں:

#### ا۔مال کا فاسد ہونا

ان روایات سے سود کی حرمت کا جو پہلا فلسفہ مجھ آتا ہے، وہ یہ کہ سود اموال اور سرمائے کے فاسد اور خراب ہونے کا سبب بنتا ہے۔ لینی سود خور شخص کے لیے سود سے حاصل شدہ مال قابل استفادہ نہیں ہوتا۔ چونکہ اگر انسان قرآن اور اسلام پر ایمان رکھتا ہو اور روز آخرت کے حساب کتاب کا معتقد ہوتو وہ سود سے حاصل شدہ مال بھی بھی نہیں کھا سکتا۔ لہذا جب اس کے حلال مال میں سود کی مانند ہو جاتا ہے جس میں نجاست مل حلال مال میں سود کی مانند ہو جاتا ہے جس میں نجاست مل جائے اور وہ پینے کے قابل نہ رہے۔ اس لحاظ سے سود اور چوری میں کوئی فرق نہیں رہتا اور سب سے زیادہ خرابی اور فساد خود سود خور کے جھے میں آتا ہے، چونکہ وہ دوسروں کے مال اور سرمائے کو اپنے اموال میں شامل کر دیتا ہے اور اس طرح ناجائز طریقے سے اور دوسروں کی مجبوری سے فائدہ

اُٹھا کر اپنے اموال میں اضافہ کرتا ہے۔ اس کے اس مالی فساد کے نتیج میں اخلاقی ، اجتماعی اور سیاسی فساد ہمی بر پا ہوتا ہے۔ اگر چہ مالی نقصان اور ضرر سود دینے والے کا ہوتا ہے، لیکن اس کا ضرر اور نقصان کم ہے۔ چونکہ وہ فقط مالی نقصان ہی اُٹھا تا ہے، لیکن اس کام کے معنوی و اخلاقی لحاظ سے جو بُرے اثرات مرتب ہوتے ہیں، اُن سے سود کھانے والا شخص ہی متاثر ہوتا ہے۔ جبیبا کہ حضرت امام رضا علیہ اللام نے محمد بن سنان کے خط کے جواب میں چوری کی حرمت کا سبب بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے:

و حرّم السرقة لما فيها من فساد الاموال "\_ك فل من فساد الاموال الموال ك فاسد مو في خدا في حرى اموال ك فاسد مو في كاباعث بنتى ہے۔

لبذا جب کہا جاتا ہے کہ سود بھی ایک قتم کی چوری ہے تو اس کا مطلب یہی ہے کہ سود بھی اموال کے فاسد اور فنا ہو نے کے لحاظ سے چوری کی مانند ہے اور یہ تشبیہ دوعلل و اسباب کے درمیان ایک قتم کے رابطے کی عکاسی کرتی ہے۔ یعنی چوری اور سود کا نتیجہ ایک ہی ہے۔ چوری سے بھی جہاں صاحب مال کا سرمایہ تلف ہوتا ہے، وہاں چور بھی معنوی و اخلاقی نقصان اُٹھاتا ہے۔ اسی طرح سود سے بھی جہاں سود دینے والے کا مالی نقصان ہوتا ہے، وہاں سود کھانے والا بھی اخلاقی و معنوی لحاظ سے خمارہ اُٹھاتا ہے، جو مالی خمارے سے بڑھ کر ہے اور پھر سود کے وضعی اثرات اُس کی آئندہ نسلوب تک باقی رہتے ہیں۔

٢\_سود كھلاظلم ہے

روایات سے سود کی حرمت کا جودوسرا فلفہ ظاہر ہوتا ہے، وہ یہ کہ سود ایک قتم کا کھلاظلم ہے، جو سودخور کی جانب سے سود دینے والے شخص پر روا رکھا جاتا ہے۔ جیسے امام رضا علیہ اللام کے فرمان سے ظاہر ہوتا ہے۔ امام (ع) نے رہا کی حرمت کے تین سبب بیان کیے ہیں

من الفساد والظلم وفناء الاموال مراكب من من الأموال الموال

سود کی حرمت کا ایک فلیفہ اس کاظلم پر مبنی ہونا ہے۔

قرآن کریم بھی سود کے ظلم ہونے کی تصریح کرتے ہوئے فرماتا ہے:

فَكَ عُدُرُ وُسُ الْمُوَالِكُمْ ۚ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ \_ ﴾

تو تمہارا اصل مال تمہارا ہی ہے، نہ تم ظلم کرواور نہ تم پرظلم کیا جائے۔

یعنی قرآن کے مطابق سود کاظلم ہونا واضح ہے اور ظالم وہ شخص ہوتا ہے، جو کسی کا مال حرام طریقے سے کھاتا ہے (خواہ وہ سودخور ہویا مقروض )۔ چونکہ ید دونوں اصل مالک کو اس کا

اصل زرنہیں لوٹاتے، بلکہ سود خور تو اصل زر کے ساتھ ساتھ اضافی زربھی کھا جاتا ہے اور بیظلم کا واضح مصداق ہے۔ قرض دار کا ظالم ہونا بھی واضح ہے۔ چونکہ اگر قرض دار شخص مقررہ وقت پر قرض خواہ کورقم نہیں لوٹاتا تو اس برظلم کرتا ہے۔ جیسا کہ رسول خدا نے فرمایا:

مطل المسلم الموسر ظلم للمسلمين\_ ٥

اگر استطاعت رکھنے کے باوجود انسان اپنا قرض ادا نہیں کرتا تو وہ

مسلمانوں پرظلم کرتا ہے۔

چونکہ اپنے اس فعل کے ذریعے وہ قرض دیے جانے کے عمل کو روکتا ہے، جو قرآن کی روسے اصطناع معروف (نیک عمل) شار ہوتا ہے، اگر قرض دینے والے کو اس کا قرض ہر وقت واپس نہیں ملے گا تو وہ آئندہ اس نیک عمل کو انجام نہیں دے گا۔ چونکہ اکثر لوگ نیکی کا جذبہ رکھنے کے باوجود قرض واپس نہ ملنے کے خوف سے قرض نہیں دیتے، اس لحاظ سے دیکھا جائے تو ہر وقت قرض ادا نہ کرنا پورے معاشرے کے ساتھ ظلم ہے۔

س\_سود اموال کے تلف اور نابود ہونے کا سبب ہے

ندکورہ بالا روایت میں سود کو تلف الاموال، فناء الاموال کا سب بھی قرار دیا گیا ہے۔ چونکہ اموال کا تلف اور نابود ہونا، اُن کے فاسد ہونے سے مختلف ہوتا ہے۔ تلف کا مطلب ضائع اور نابود ہونا ہے۔ جب کہ فساد سے مراد حرام کا حلال کے ساتھ مخلوط ہو جانا ہے۔ جیسا کہ مجبول المالک مال کسی کے مال میں داخل ہو جائے تو وہ شخص شہبے میں پڑ جاتا ہے کہ یہ مال میرا ہو جائے ہوں یا نہیں؟ اس لحاظ سے حلال مال بھی فاسد ہو جاتا ہے اور استعال کے قابل نہیں رہتا ہے۔ لہذا مال کے تلف ہونے اور مال کے فاسد ہونے میں فرق ہے۔ فساد مال کی صورت میں مال باتی تو رہتا ہے، لیکن مشتبہ ہونے کی وجہ سے قابل میں فرق ہے۔ فساد مال کی صورت میں مال باتی تو رہتا ہے، لیکن مشتبہ ہونے کی وجہ سے قابل استفادہ نہیں رہتا۔ جب کہ تلف ہونے کی صورت میں مال باتی نہیں رہتا اور صاحب مال اپنے مال سود کھانے والے کی طرف ہوتی ہے اور ایک دفعہ سود سے مال فاسد ہو جاتا ہے اور اس کے ضرر کی بازگشت سود سے مالے کی طرف ہوتی ہے اور ایک دفعہ مال نابود وتلف ہو جاتا ہے تو اس کی بازگشت سود دینے والے کی طرف ہوتی ہے۔ چونکہ وہ جتنی بھی درآمد رکھتا ہے، اُسے سود کے طور پر ادا کر دیتا ہے۔ مثلاً وہ ایک لاکھ روپیہ واپس دینا پڑتا ہے۔ یہاں ایک ہے۔ مثلاً وہ ایک لاکھ روپیہ سود کی درآمد سود ہے۔ اس کے اور ایک اے اور ایک اور ای اور نابود ہونا ہے۔ یہاں ایک کے درآمد رہونا ہے۔

۴ \_سود کی صورت میں قرض کا فراموش ہونا اور مفاد برستی کاعام ہو نا

سود کی حرمت کی ایک اور علت، سود خوری کے عام ہو جانے کی وجہ سے لوگول میں سود اور حرام کھانے کی عادت پر جاتی ہے، جس کے وضعی (قدرتی) اثرات ہوتے ہیں، جن کی وجہ سے معاشرے میں مفاد برسی ،خود غرضی برورش یانے لگتی ہے اور رحم دلی اور انسانی ہدردی جیسے جذبات سرد برا جاتے ہیں۔ جب معاشرے میں سے جدردی و انسان دوسی ختم ہو جائے تو قرض جیسی نیکیاں بےمعنی ہو کر رہ جاتی ہیں۔ اسی لیے امام رضا علیہ اللام فدکورہ بالا روایت میں فرماتے بين ... و رغبة الناس من الربح و تركهم القرض لوكول مين سودكي طرف رغبت جنم ليخ لكتي ہے اور قرض جیسی نیکیاں ختم ہو جاتی ہیں۔ چونکہ قرض میں انسان کو دنیوی فائدہ تو نہیں ماتا، بلکہ ہو سكتا ب قرض دينے كى وجه سے اسے نقصان بھى أٹھانا ير جائے،ليكن قرض كا معنوى اثر اور أخروى ثواب، مالی فائدے سے کئی گنا زیادہ ہوتا ہے۔ جب کہ سود میں ظاہری طوریر مالی فائدہ ہے، کیکن اُخروی ومعنوی نقصان ہے۔لیکن جب معاشرہ سودخور بن جائے تو دیکھا دیکھی سبمی ، لوگ سودخور بن حاتے ہیں اور قرض کے معنوی و اُخروی تواب کو بھول جاتے ہیں۔ لہذا شارع مقدس نے انہی معنوی نقصانات کی وجہ سے سود خوری کو پوری صراحت کے ساتھ حرام قرار دیا ہے۔ خدا وند متعال نے قرض دینے کے عمل کو نماز و زکوۃ کی مانند قرار دیا ہے تاکہ انسان کی روح بلندی اور معنوی کمال کی طرف سفر کر سکے اور معاشرے میں اسلامی بھائی جارہ عام ہو جائے۔لیکن اگر قرض کونظر انداز کر دیا جائے اور سود اور دنیوی مفاد معاشرے میں رواج یا جائے تو پھر معاشرہ فقط ایک مادی میدان جنگ بن جائے گا اور دنیوی حرص وطمع کی وجہ سے معاشرے سے معنوی و روحانی برکات ختم ہو جائیں گی اور معاشرے کا نادار طبقہ محرومی کا شکار ہو کرنفسیاتی امراض کا شکار ہو جائے گا، جس کی وجدسے معاشرے کا امن وسکون برباد ہو جائے گا۔

۵۔سود سے لا پروائی ، کفر کا سبب بنتی ہے

سود کی خرمت کا ایک اور فلسفہ ،معاشر نے میں سے کفر وعصیان کوختم کرنا ہے۔ چونکہ سود خوری امر خداوندی کی تھلی مخالفت ہے، جو سود خور کے کفر وعصیان کی عکاسی کرتی ہے۔ جب کہ احکام اللی کی مخالفت اور کفر، انسان کے جہنم میں داخل ہو نے کا پیش خیمہ ہے۔ سود خوری کا ارتکاب دوفتم کے گناہوں کا موجب بنتا ہے: ایک، سودی معاملات کی حرمت اور دوسرا، تھم خدا کو ہلکا سجھنا جو گناہان کبیرہ میں سے ہے، جس کے بارے میں حدیث میں ہے:

قرآن اور روایات میں سودخوری کی حرمت کے فلفے اور علل کے بارے اس قدر تصریک کے باوجود انسان اس کو کیسے جائز جان سکتا ہے؟ قرآن اور سنت کی اسی صراحت کی وجہ سے بزرگ علائے دین اور مراجع عظام نے سود کے بارے سخت ترین رویہ اختیار کیا ہے۔ اس سلسلے میں چندمشہور ومعروف دینی شخصیات اور فقہائے کرام کے نظریات پیش کیے جاتے ہیں:

### امام خمینی اور حرمت سود کا فلسفه

امام علی الرحم نے اپنی فقیمی اور سیاسی کتب و بیانات میں قراآن وسنت کی روشی میں سود کی حرمت اور اسلامی معاشرے پر اس کے بُرے اثرات کے بارے میں بہت صریح موقف اختیار کیا ہے۔ تحریر الوسیله میں امام ؓ نے فقط فتو کی ویا ہے، لیکن اپنی کتاب بیع میں اس کی حرمت بیان کرنے کے ساتھ اس حرمت کی علت اور فلسفہ بھی بیان کیا ہے۔ امام ؓ کتاب بیع میں لکھتے ہیں۔ ان الربا مع هذه التشدیدات و الاستنکارات التی ورد فیه القرآن الکریم و السنة من طریق الفریقین مما قل فی سائر المعاصی و مع ما فیه من المفاسد الاقتصادیه و الاجتماعیه و السیاسیة مما تعرض لها علماء الاقتصاد کیف یمکن تحلیله بالحیل

ایعنی سود کی حرمت کے بارے میں اس قدر شدت اور قباحت کے سلسلے میں قرآن و سنت میں فریقین (شیعہ وسی ) سے جو کچھ نقل ہوا ہے، اس کے باوجود ہم کس طرح اس کو حلال کرنے کے لیے شری حیلے (بہانے) بنا سکتے ہیں، حالانکہ دوسرے گناہوں کی نسبت اس (گناہ) کی حرمت کے بارے میں زیادہ تاکید ملتی ہے۔ اس کے علاوہ علمائے اقتصاد نے اس کے اقتصادی، اجتماعی اور سیاسی مفاسد بھی بیان کر دیے ہیں۔

پس امام ہے نزدیک سود کی حرمت کے فلفے کے بارے میں تین عناوین اہم ہیں: ایک اقتصادی فساد، دوسرا اجتماعی فساد اور تیسرا سیاسی فساد۔

اس طرح اینے بہت سے بیانات میں بھی سود کی حرمت کے فلفے کے بارے میں تفصیلی

گفتگو کی ہے۔ چنانچہ اپنے ایک بیان میں سود کی حرمت کے بارے میں امام خمینی فرماتے ہیں:

بینک کا مسکد اہم ترین مسائل میں سے ہے۔ اگر بینک میں سے سودختم نہ ہو

تو ہم بہت ہی آیات اور روایات کے اس حکم میں شامل ہو جا ئیں گے کہ جن

میں کہا گیا ہے کہ جوسود کھاتے ہیں، وہ خدا اور رسول کے ساتھ اعلان جنگ

کرتے ہیں۔ یہ تعبیر بہت کم جگہ پر لائی گئی ہے کہ سود خور انسان خدا اور

رسول کے ساتھ اعلان جنگ کرتا ہے۔ ہمارے پاس بہت ہی روایات ہیں کہ

جن میں کسی فتم کے شک و شبہ کی گنجائش نہیں۔ ان روایات میں سے بعض

میں ایک ایسی تعبیر لائی گئی ہے کہ ایسی تعبیر شاید کسی بھی چیز کے بارے میں

اختیار نہیں کی گئی اور وہ یہ کہ ایک تعبیر شاید کسی بھی چیز کے بارے میں

اختیار نہیں کی گئی اور وہ یہ کہ ایک تعبیر شاید کسی بھی چیز کے بارے میں

کہیں زیادہ ہے کہ جو ستر بار اپنی محارم، اپنی پھوپھی، اپنی خالہ یا اپنی بہن

سے زنا کرتا ہے۔ ا

ایک دوسری جگه امام خمینی علیه الرحه سود کوخلاف انصاف جانتے ہوئے فرماتے ہیں: در حقیقت روپے پلیے پر سود ایک الیمی چیز ہے کہ جو خلاف انصاف اور خلاف انسانیت ہے۔ پچھ روپیدایک جگه رکھا جائے اور پھر اس روپے سے کوئی کام بھی نہ ہواور نہ ہی کوئی درآ مد ہوتو اس قتم کا سود سب سے بدترین استثمار ہے...۔ اسلام میں یہ ہر صورت میں حرام ہے، حتی بعض لوگ

(مخلف حیلوں اور بہانوں سے) اس کی حرمت سے بچتے ہیں۔ یہ بچنا بھی صحیح نہیں ہے۔ اللہ

### آیت الله مرتضی مطهری شهید

ایران میں اسلامی انقلاب کے نظریاتی رہنما اور محقق آیت مرتضی مطہری شہید اپنی کتاب ربا، بانك بیمه میں سودکی حرمت کے فلفے اور علل کے بارے میں چھ احتالات ذکر تے ہیں کہ جو دوسرے دانشوروں نے بیان کیے ہیں:

ا۔ سود احسان اور نیکی سے مانع بنمآ ہے اور مختاج لوگ دوسروں سے استفادہ نہیں کرتے۔

بياس نكتے كى طرف اشارہ ہے كہ جو امام رضا عليه اللام كى روايت ميں موجود تھا، جس ميں امام نے فرمايا تھا: و تركهم القرض ... و القرض اصطِناع المعروف يين وہ قرض كوچھوڑ ديتے ہيں ... اور قرض ايك نيكى كا انجام دينا ہے۔

۲ جو شخص بیید کا منافع لیتا ہے وہ نروت اور کام کاج میں تعلق ختم کر دیتا

ہے اور ایسا مال وٹروت اس کے ہاتھ میں آ جاتا ہے جو بغیر کسی کام کے حاصل ہوتا ہے۔ لیعنی کام کاج کیے بغیر وہ مال وٹروت کا مالک بن جاتا ہے اور یہ چیز مال کے فاسد ہونے کا سبب بنتی ہے، جس کی وضاحت گذشتہ صفحات میں اشارتا گذر چکی ہے۔

سے سود کھانے کے سبب مالدار شخص کی انسانی قوتیں بیکار ہو جاتی ہیں اور اس کی وجہ سے معاشی تباہی وجود میں آتی ہے۔

بيموضوع بھي روايت ميں ذكر ہو چكا ہے كه سودكى وجه سے تجارت اور اقتصادى رونق ختم

جاتی ہے۔

اسود کی وجہ سے تولید کرنے والا طبقہ ختم ہو جاتا ہے، چونکہ سود کی وجہ سے معاشرہ دو طبقات میں تبدیل ہو جاتا ہے: ایک کام کان کے ذریعے پیداوار کا سبب بنتا ہے اور دوسرا معاشرے کی پیداوار میں کسی فتم کا کردار ادائیس کرتا، بلکہ اپنے سرمائے اور پینے کے زور پر ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹے جاتا ہے۔ اس کی وجہ سے ایک طبقہ ہمیشہ کمزور رہتا ہے اور دوسرا طبقہ تو کی تر ہوتا جاتا ہے۔

۵۔ رہا اور سود، سرمایہ دارانہ امور میں سے ہے۔ چونکہ ایک تو خود کام کرتا ہے اور دوسرا کام کے علاوہ اس کا سرمایہ بھی کام کرتا ہے، جس کی وجہ سے تدریجاً اجتماعی تعادل ختم

ہونے لگتا ہے۔

لینی سود کی وجہ سے سرمایہ داری کو فروغ ملتا ہے اور طبقات وجود میں آتے ہیں۔ تندیب

٢ ـ قرض طبعاً سود سے نفرت كا نام ہے۔

لینی قرض میں انسان اپنا مال دوسرے کی ملیت میں دے دیتا ہے، لہذا تملیک کے بعد

اس کا اجارہ لینا درست نہیں ہے۔

آیت الله مطہری شہید، ان علل واسباب میں سے ہر ایک پر اپنا تبھرہ اور نفذ بھی پیش کرتے ہیں جس کی تفصیل کے لیے کتاب'' رہا و ہا تک، بیمہ'' کی طرف رجوع کیجیے۔ سال

آيت الله جهشتى شهيدٌ

آیت الله محمصینی بہشتی شهید سوره بقره کی آیات ۱۷۵ تا ۲۸۱ کی تفییر میں سود کی حرمت کا

فلسفہ کچھ مختلف انداز میں پیش کرتے ہیں۔ وہ حجاز اور عصر حاضر میں سودی نظام کے بارے میں تجوبہ و تحلیل کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

پیغیر کے زمانے میں جج کے اردگرد سادہ قتم کی رباخواری تھی، جو آج کی سود خوری سے انتہائی سادہ تر تھی، (لیکن ) قرآن نے اس سادہ سی رباخواری کے خلاف اعلان جنگ کیا ہے۔ سودخور کہنے لگے: یہ پیغیر کیا کہدرہا ہے؟ ربا بھی تو خرید و فروش کی مانندایک طرح کا معاملہ ہے۔ خرید و فروش کے ذریعے سود لینا تو حلال ہے، لیکن رباحرام ہے؟!

لیکن قرآن اس بات کا فلنف بیان نہیں کرتا بلکہ کہتا ہے: کمتب اور مسلک تم سے کہتا ہے اور اعلان کرتا ہے کہ خرید و فروش کے ذریعے سود لینے میں کوئی عیب نہیں ہے، لیکن رہا حرام ہے۔ مخصے (اس قرآنی اور دینی تھم) کی اطاعت کرنی چاہیے۔ صاحب مسلک انسان کو اپنے مسلک کے تالع ہونا چاہیے۔ سال

### آیت الله مکارم شیرازی

حوزہ علمیہ قم میں عصر عاضر کے ایک ممتاز عالم دین اور فقیہ آیت اللہ ناصر مکارم شیرازی اس سلسلے میں چار اہم نکات پیش کرتے ہیں جن میں سے ایک ہیہ ہے: سود، اکل مال بہ باطل ہے۔ لینی قرآن مجید اور احادیث کے مطابق سود کی وجہ سے انسان باطل طریقے سے مال کھا تا ہے اور اکل مال بہ باطل حرام ہے، لہذا سود بھی حرام ہے۔ اکل مال بہ باطل کا مطلب ہیہ ہے کہ انسان بغیر کسی منطقی و عقلی دلیل کے آمدن رکھے اور بغیر کسی محنت و مشقت کے مال حاصل کرے۔ جیسا کہ جوئے میں ہوتا ہے۔

دوسرا اہم نکتہ یہ ہے کہ سود کی وجہ سے لوگ معاشی سرگرمیوں اور جد و جہد سے ہاتھ تھنج لیتے ہیں۔ یہ مطلب بھی احادیث سے اخذ کیا گیا ہے، جس کی وضاحت پہلے گذر پچکی ہے۔

آیت اللہ مکارم کے نزدیک تیسرا اہم نکتہ سود کا کھلاظلم ہونا ہے، جس کی تفصیل ہم بیان کر چکے ہیں۔ یہ فلسفہ بھی احادیث سے اخذ شدہ ہے۔ اس سلسلے میں وہ سود کے ظلم ہونے کی تفصیلات بیان کرتے ہیں۔

چوتھا کلتہ یہ کہ سود کی وجہ سے انسانی احساسات کمزور پڑ جاتے ہیں۔ یہ مسلم بھی اُنہوں نے روایات سے لیا ہے، جن میں سے ایک روایت ذکر کرتے ہیں کہ ساعة جو کہ امام صادق علیہ

اللام كے راويوں ميں سے ہيں، وہ كہتے ہيں: ميں نے حضرت صادق عليه اللام سے عرض كى: خداوند متعال نے رہا كے مسئلے كو قرآن ميں بار باركوں ذكركيا ہے اور اسے حرام قرار ديا ہے؟! تو امام عليه اللام نے جواب ميں فرمايا: اس كى علت جانتے ہو؟ ميں نے كہا: نہيں۔ حضرت نے فرمايا: يہ اس ليے كه رباكى وجہ سے لوگ (قرض الحسنہ جيسے) نيك كاموں كو چھوڑ نه ديں۔ اس كے بعد آيت الله مكارم روايت ميں موجود كلمه اصطناع المعروف كى وضاحت كرتے ہيں اور لكھتے ہيں كه اس سے مراد قرض الحسنہ ہے كه جو معاشرے ميں اہم ترين نيك كاموں ميں سے ايك ہے، بلكه يہ صدقے سے بھى زيادہ اہم ہے۔ ها

ممتاز اہل سنت اسکالر اور محقق مولانا ابوالاعلیٰ مودودی اپنی کتاب '' سود'' میں تحریم رہا کی بہت سی وجوہ بیان کرنے بعد اس کی حرمت کے فلیفے کے بارے میں لکھتے ہیں:

ان وجوہ کے علاوہ حرمت سود کی دوسری وجوہ بھی ہیں، جن کی طرف ہم پہلے سے اشارہ کر چکے ہیں۔ وہ بخل، خود غرضی، شقاوت، بے رحی اور زریرستی کی صفات پیدا کرتا ہے۔ وہ قوم اور قوم میں عداوت ڈالتاہے۔ وہ افراد قوم کے درمیان جدردی اور امداد باہمی کے تعلقات کوقطع کرتا ہے۔ وہ لوگوں میں روییہ جمع کرنے اور صرف اینے ذاتی مفاد کوتر تی پر لگانے کا میلان پیدا کرتا ہے۔ وہ سوسائی میں دولت کی آزادنہ گردش کوروکتا ہے، بلکہ دولت کی گردش کا رخ الٹ کر ناداروں سے مال داروں کی طرف پھیر دیتا ہے۔اس کی وجہ سے جہور کی دولت سمٹ کر ایک طبقہ کے پاس اکٹھی ہوتی چلی جاتی ہے اور یہ چرآخر کاربوری سوسائل کے لیے بربادی کی موجب ہوتی ہے، جیسا کہ معاشات میں بصیرت رکھنے والوں سے پیشیدہ نہیں۔ سود کے تمام اثرات نا قابل انکار ہیں اور جب یہ نا قابل انکار ہیں تو اس حقیقت سے بھی انکار نہیں کیا جا سکتا کہ اسلام جس نقشے پر انسان کی اخلاقی تربیت، ترنی شیرازہ بندی اور معاشی تنظیم کرنا جا ہتا ہے، اس کے ہر جزء سے سود کلی منافات رکھتا ہے اور سودی کاروبار کے ادنے سے ادنے اور بظاہر ہر معصوم سے معصوم صو رت بھی اس پورے نقشے کوخراب کر دیتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں حق تعالی نے اس قدر سخت الفاظ کے ساتھ سود کو بند کرنے کا حکم دیا ہے: اتَّقُو اللَّهَ وَذَرُ وَا مَا بَقِي مِنَ الرِّبَو الِنَّ كُنْتُمْ مُّؤْ مِنِينَ ۞ فَإِرْ ۚ لَّمُ تَفْعَكُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ اللهِ وَرَسُولِهِ ... (بقرہ: ۱۲۵-۱۲۷)
الله سے ڈرو اور جو سود تمہا را لوگوں پر باقی ہے اس کو چھوڑ دو، اگر تم ایمان
رکھتے ہواور اگر تم نے الیا نہ کیا تو اللہ اور اس کے رسول کی طرف سے جنگ
کا اعلان قبول کرو۔ لا

سود کے بارے میں آیات و روایات اور علمائے دین کے بیانات سے جو فلفہ اخذ ہوتا ہے، وہ یہی ہے کہ سود معاشرے میں اجتاعی لحاظ سے کسی قتم کے فائدہ مند اثرات نہیں چھوڑتا، بلکہ اس کے مقابلے میں سودی لین دین کے نتیجہ میں ایک طبقہ دن بدن ثروت مند ہوتا جاتا ہے، جب کہ دوسرا طبقہ اپنی مجبوریوں کی وجہ سے استحصال کا نشانہ بنتا ہے۔ ہوسکتا ہے کہ سودی نظام سے ایک فرد یا چند افراد کا فائدہ ہو جائے، لیکن مجموعی طور پر سودی نظام سے سب سے زیادہ معاشرے کی اجتاعی معاشیات کو نا قابل تلافی نقصان پہنچتا ہے اور معاشرے میں معاشی سرگرمیاں اور پیداواری فعالیت ختم ہوکررہ جاتی ہے۔

\*\*\*

#### حوالهجات

ا-ناصر مکارم ،شیرازی ،ربا وبانکداری اسلامی ،ص۲۹۰،۳۹

۲ \_سوره بقره ،آیت ۲۷۱ \_

٣ ـ سورهٔ بقره ،آبت ١٧٤ ـ

٣- مندامام رضا، ج ٢، ٩٥ - وسائل الشيعة ح ١٨ ص ١٢١ باب تحريمه (از كمپيور سافث وير "عترة")

۵\_و سائل الشيعة ، ج ۱۸ع ۱۲۰ باب تحريمه (از كمپيوٹر سافث ويتر "عترة")

٧- وسائل الشيعة ج ٢٨ ص ٢٢٦ باب تحريمها \_ ( از كمپيوٹر سافث ويير "عترة")

۷\_سورهٔ بقره، آیت ۲۷۹\_

٨ و سائل الشيعة، ح ١٨، ص ٣٣٣، باب انه لا يلزم الذي عليه الدين... (از كمپيوثر سافث ويتر "عترة")

9- وسائل الشيعة ج ١٨ص ١٢١ باب تحريمه (از كمپيوثر سافك ويتر "عترة")

۱۰ امام خمینی ؛ کتاب البیع ، ج ۲،ص ۴۰۵ \_

اا۔ امام خمینی ، صحیفہ نور ،ج ۱۸ ،ص۲۸۲۔

۲۱\_ایناً ،ج۱۱،۳۲۲\_

۱۳ مطهری مرتفنی اربا وبانک بیمه م۱۷۲ ۱۸۰

۱۲ ببشق جمد سینی ؛ربا در اسلام بس۲۱،۲۰

۱۵ مکارم شیرازی ، ربا وبا مکداری اسلامی ،ص۳۲ ۱۳۹ مودودی ، ابوالاعلی ، سود ، ص۱۱۱ م

#### قرآن كريم كانظريه سياست

روش علی ☆ اسشنٹ پروفیسر ایف جی کالج اسلام

آباد

سياست كالغوى واصطلاحي مفهوم

قرآن کریم کا سیاسی نظریہ بیان کرنے سے پہلے سیاست کا لغت اور اصطلاح کی روشیٰ میں مخضر تعارف کرانا ضروری ہے۔ سیاست عربی زبان کا لفظ ہے جو ساس یسوس سے اخذ کیا گیا ہے، جس کے مختلف مفاہیم ہیں۔ ان میں سے چند درج ذبل پیش کیے جا رہے ہیں۔

علامه فخر الدين الطريكي (م) سياست كي معنى تحرير كرتے بين:

ساس يسوس ... الرعية امرها و نهاهاك

جب رعیت کے بارے میں ہوتو اس کے معنی ہوں گے اس نے عکم کیا اور منع کیا۔

لوليس معلوف المنجد مين سياست كي تعريف اس طرح كرتے بين:

السياست:استصلاح الخلق بارشادهم الي الطريق المنجّى في

العاجل و الإجلِ\_ك

سیاست: عوام کی اصلاح اور ان کی ہدایت کرنا، ایک ایسے راستے کی طرف جوانہیں نجات دلائے دنیا و آخرت میں۔

مزيد لکھتے ہيں:

فنّ الحكم و ادارةِ اعمال الدولةِ الداخليةِ و الخارجيةِ و منه السياسة الداخليّة و الخارجيّة\_ على الداخليّة و الخارجيّة\_ على

سیاست حکومت کرنے کا فن ہے اور مملکت کے داخلی و خارجی امور کو چلانا ہے اور اس میں سے ہی سیاست داخلی و خار جی ہے۔ سیاست ہی وہ چیز ہے جس کے ذریعے عدل اور انساف قائم کیا جا سکتا ہے اور معاش

کی اصلاح کی حاسکتی ہے:

السياست المدنية :تدبير المعاش مع العموم عَلَى سنَنِ العَدلِ و الاستقامة\_<sup>سم</sup>

عوام کی معاشی حالت کی تدبیر کرتے ہوئے عدل کی یائیداری کا لحاظ کرنا۔ علّامه ابن خلدون (م٨٠٨هـ) اينے مقدمه ميں لکھتے ہيں:

فا لسيّاسة والملك هي كفالة للخلق و خلافة لله في العباد لتنفيذ احكامه فيهم\_" (٥) سیاست اور حکومت مخلوق کی کفالت ہے اور اللہ کی نیابت ہے اللہ کے بندوں پر اس کے احکام

ابن نحيم سياست كا مقصد اور اقسام لكھتے ہيں:

و السياسة نوعان سياسة عادلة تخرج الحق من الظالم الفاجر فهي من الشريعة .... و نوع الاخر سياسة ظالمة فالشّريعة تحرمها\_ك

سیاست کی دو اقسام ہیں: ایک عدل اور انصاف بر منی سیاست، جس کے ذریعے مظلوم کو ظالم سے ان کا حق دلایا جا تا ہے۔ یہ سیاست شریعت کا ایک حصہ ہے .... دوسری سیاست، سیاست ظالمہ ہے، جس کو شریعت نے حرام قرار دیا ہے۔

حافظ ابن قیم سیاست کی تعریف اس طرح کرتے ہیں:

و لا نقول انّ السياست العادلة مخالفة للشريعة الكاملة بل هي جزء من اجزائها و باب من ابوابها و تسميتها سياسة امر اصطلاحي و الله فاذا كانت عدلا فهي من الشّرع\_ كح

ہم بہنیں کتے کہ سیاست عادلہ شریعت کاملہ کے خلاف ہے، بلکہ بہ تو شریعت کے اجزاء میں سے ایک جزء ہے اور اس کے ابواب میں سے ایک باب ہے اور اس کو سیاست کہنا صرف ایک اصطلاح ہے، ورنہ اگر بہ عدل اور انصاف برمبنی ہوتو شریعت ہی کا ایک حصہ ہے۔ پس سیاست کا مطلب بیر ہوگا کہ ملک و ملت میں عادلانہ نظام جوعین شریعت الہیہ کے مطابق ہو قائم کیا جائے، جس کے ذریعے احکام اللی کو نافذ کیا جائے تاکہ ملک میں امن وسلامتی ہو، جس کی وجہ سے لوگ دنیا و آخرت میں کامیابی حاصل کریں۔

سیاست کے بارے میں

حضرت علی ابن ابی طالب علیه اللام کے اقوال

حضرت علی علیہ السلام کی زبان سے سیاست کا لفظ زیادہ استعمال ہوا ہے۔ اس کے چند خمونے درج ذبل ہیں:

🖈 حمال السياست العدل في الامرة\_ ٢

سیاست کا سارا مُسن حکومت کے عدل اور انصاف میں پوشیدہ ہے۔

☆ خير السياست العدل\_<sup>6</sup>

بہترین سیاست عدل قائم کرنا ہے

☆ ملاك السياست العدل\_ ك

سیاست کا دار و مدار عدل پر ہے۔

العدل في ثلاث: لين في حزم و استقصاء في عدل و الله سياست العدل في ثلاث: لين في حزم و استقصاء في عدل و

افضال في عدل  $^{11}$ 

عدل والی سیاست تین اشیاء پر مشمل ہے: ایک نرمی میں پختگی۔ دوسری عدل

میں تحقیق۔ تیسری شبخشش میں درمیانی راستہ۔

☆ بئس سياست الجور\_ <sup>عل</sup>

سب سے گندی سیاست ظلم ہے۔

🖈 راس السياست استعمال الرفق. سل

سرنامه سیاست مهربانی کرناہے۔

سیاست ہی کے ذریعے انسان کی بہترین تربیت کی جاسکتی ہے۔جیبا کہ اصول کافی کی

ایک حدیث کے ضمن حضرت علی علیه السلام فرماتے ہیں:

و بحسن السياست يكون الادب الصالح\_ الله

اور بہترین سیاست کے ذریعے بہترین تربیت کی جاسکتی ہے۔

حضرت علی علیه اللام کے ارشادات کی روشنی میں سیاست کا مفہوم اس طرح بنا ہے کہ

عدل قائم کرنا اور حاکم کا عادل ہونا، حکران کا اپنی ماتحت رعایا سے مہر پانی وشفقت سے پیش آنا، حاکم کا اپنے آپ کی اصلاح کرنا، اس سے پہلے کہ وہ اپنی رعایا کی اصلاح کرے، امت کے امور کی تدبیر کرے، اس کے ساتھ ساتھ ایسے سیاستدانوں اور سیاست کی فدمت کرنا ہے جوعیار مکار اور غدار ہوں، ایسے ہی حکران اور سیاستدان نا اہل ہیں۔ پس سیاست وہ عمل ہے جس کے ذریعے ظلم اور جورکوختم کر کے عدل وانصاف قائم کرتے ہوئے وام کے ساتھ شفقت اور مہر بانی کا راستہ اختیار کیا جائے۔

## احادیث کی روشنی میں لفظ سیاست

انبیاء کرام عیم اللام کی آمد کا مقصد معاشرے میں عدل اور انصاف قائم کرنا اور لوگوں کی مدایت و رہنمائی کرنا ہے اور بیر کام سیاست کے بغیر ہونہیں سکتا۔جیسا کہ ایک حدیث میں بیان ہوا ہے:

قال ابو حازم قاعدتُ ابا هريرة خمس سنين فسمعتُه يحدِّثُ عن النبي صلّى الله عليه و آله و سلّم قال كانت بنو اسرائيل تسوسهم الانبياء كلما هلك نبيّ خلفه نبيّ و انّه لا نبيّ بعدي و سيكونُ خلفاء فيكثرون قالوا فما تامرنا يا رسول الله فوا ببيعة الاوّل فالاوّل اعطوهم حقّهم انّ الله ساعلهم عمّا استرعاهم\_ هـ ابو حازم فرمات بين مين ياني سال ابو بريرة كى مجلس مين شريك موا تفا-میں نے انہیں حدیث بیان کرتے ہوئے سنا ہے که رسول الله صلی الله علیه وآله وسلّم نے فرمایا ہے: بنی اسرائیل کی سیاست ان کے انبیاء کے ہاتھوں میں ہوتی تھی۔ جب بھی کسی نبی کا انتقال ہو جاتا تھا تو اس کی جگہ پر دوسرا نبی آتا تھا۔ میرے بعد اب کوئی نی نہیں آئے گا۔ میرے بعد میرے خلفاء موجود ہوں گے۔ بعض اوقات ایک ہی وقت میں زیادہ خلفاء ہوں گے۔ صحابہ کرام نے عرض کیا: ایس صورتحال میں آی کا کیا تھم ہے؟ آگ نے فرمایا: جس کی بیعت پہلے ہوئی ہو، اس کی بیعت کو بورا کرو، ان کا حق اطاعت بورا کرتے رہو، الله تعالی ان سے رعیت وعوام کے بارے میں خود سوال کرے گا۔ (یقیناً آیا کے بعد ایک ہی وقت میں آیا کے خلفاء زیادہ تھے، جیسے امیرالمومنین علی ابن ابی طالب، امام حسن مجتبی اور امام حسیت علیم

اللام تھے اور ان کی خلافت بلحاظ عمر ترتیب سے تھی، لیکن افسوس کہ مسلمانوں نے رسول اللہ (م) کی اس حدیث اور وصیت: انبی تارك فیكم الثقلین كتاب الله و عترتى اهل بیتى كو بھلا دیا اور در اہل بیت اطہار (ع) سے دور ہوگئے اور خلافت كو غيرول كے حوالے كر دیا۔)

اس حدیث میں لفظ تسو سهم الانبیاء کی تشریح علامه ابن حجر اور بدر الدین عینی اس طرح بیان کرتے ہیں:

اى تتولى امورهم كما تفعل الامراء والولاة بالرّعية و السياسة القيام على شيء بما يصلحه و ذالك لانّهم كانوا اذا ظهروا الفساد بعث الله نبيّا يزيل الفساد عنهم و يقيم لهم امرهم و يزيل ما غيّروا من حكم التّوراة\_ <sup>1</sup>

انبیاء بنی اسرائیل کے معاملات کا انظام کرتے تھے، جس طرح امراء و حکام اپنی رعیت و عوام کے انظام کو چلاتے ہیں۔ سیاست کسی چیز کی اصلاح کرنے کے لیے قیام کرنے کو کہتے ہیں اور بیسیاست اس طرح ہوتی تھی کہ جب بھی بنی اسرائیل فساد پھیلاتے تھے تو اللہ تعالی ان کی طرف اپنے نبی گرجیج کر اس فساد کو حتم کرتا تھا اور وہ انبیاء ان لوگوں کی حالت کو درست کرتے تھے اور ان تح بھات و تقیرات کو ختم کرتے تھے جو انہوں نے تورات کے احکامات میں کے تھے۔

اس حدیث سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ سیاست انبیاء کرام علیم اللام کا شیوہ ہے، جس کے ذریعے وہ انسانوں کی اصلاح کرتے، معاشرے کو فسادات اور برائیوں سے پاک اور صاف کرتے اور اس سرزمین پر اللہ کا قانون نافذ کرتے تھے۔

قرآن کا نظریه سیاست

قرآن كريم مين لفظ سياست استعال نہيں ہوا ہے، ليكن سياست سے مربوط نظام كى وضاحت كى گئ ہے، جس كى تفصيل درج ذيل ہے:

حاکمیت اعلی، افتدار اعلی: علم سیاست کی اصطلاح میں حاکمیت، افتدار اعلی، افتدار مطلق کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔ کسی شخص یا مجموعہ اشخاص یا ادارے کے صاحب حاکمیت ہونے کا مطلب سے ہے کہ اس کا تھم قانون ہے۔ اسے افرادِ ریاست پر تھم چلانے کے غیر محدود

اختیارات حاصل ہیں۔ افراد اس کی غیر مشروط اطاعت پر مجبور ہیں، خواہ بطوع و رغبت یا کبراہت۔ اس کے اختیارات حکرانی کو اس کے اپنے ارادے کے سواکوئی خارجی چیز محدود کرنے والی نہیں ہے۔ افراد کو اس کے مقابلے میں کوئی حق حاصل نہیں، جس کے جو کچھ بھی حقوق ہیں، اسی کے دیے ہوئے ہیں اور وہ جس حق کو بھی سلب کرے، وہ خود بخو دمعدوم ہو جاتا ہے۔ ایک قانونی حق پیدا بی اسی بنا پر ہوتا ہے کہ شارع نے اس حق کو پیدا کیا ہے۔ اس لیے جب شارع نے اس کو کو سلب کر لیا تو سرے سے کوئی حق باقی نہیں رہا کہ اس کا مطالبہ کیا جا سکے۔ قانون صاحب کا سلب کر لیا تو سرے سے وئی حق باقی نہیں رہا کہ اس کا مطالبہ کیا جا سکے۔ قانون صاحب حاکمیت کے ارادے سے وجود میں آتا ہے اور افراد کو اطاعت کا پابند کرتا ہے، گرخود صاحب حاکمیت کو پابند کرنے والا کوئی قانون نہیں ہے۔ وہ اپنی ذات میں قادر مطلق ہے۔ اس کے احکام کے بارے میں خیر وشر اور صحیح و غلط کا کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ جو پچھ وہ کرے، وہی صحیح ہے۔ کوئی تالع اس کے کسی تالع کو اسے شرقر ار دینے کا حق نہیں ہے۔ جو پچھ وہ کرے، وہی صحیح ہے۔ کوئی تالع اس کو غلط قرار نہیں دے سکتا۔ اس لیے ناگز بر ہے اسے سبورح و قدوس اور منزہ عن الخطا مانا جائے، اس کو غلط قرار نہیں دے سکتا۔ اس لیے ناگز بر ہے اسے سبورح و قدوس اور منزہ عن الخطا مانا جائے، قطع نظر اس سے کہ وہ ایسا ہو یا نہ ہو۔ ک

کیا کسی شاہی نظام میں واقعی کوئی بادشاہ ایس حاکمیت کا حامل ہے یا کبھی پایا گیا ہے یا پایا گیا ہے یا پایا جا سکتا ہے؟ آپ کسی بڑے سے بڑے مختار مطلق فرماں روا کو لے لیجے۔ اس کے اقتدار کا آپ تجزیہ کریں گے تو معلوم ہوگا کہ اس کے اختیارات کو بہت می خارجی چیزیں محدود کر رہی ہیں، جو اس کے ارادے کے تابع نہیں ہیں۔

یکی وجہ ہے کہ علم سیاست کے ماہرین جب حاکمیت کا واضح تصور لے کرانسانی سوسائٹ کے دائرے میں اس کا واقعی مصداق تلاش کرتے ہیں تو انہیں سخت پریشانی پیش آتی ہے۔ کیونکہ انہیں کوئی قد و کاٹھ ایسا نہیں ملتا جس پریہ جامہ راست آتا ہو۔ اس لیے کہ انسانیت کے دائرے میں، بلکہ درحقیقت مخلوقات کے دائرے میں اس قامت کی ہستی سرے سے موجود ہی نہیں۔ اس حقیقت کو قرآن بار بار کہتا ہے۔ فی الواقع حاکمیت کا حامل صرف ایک خدا ہے اور وہی مختار مطلق ہے: فَعَالُ لِّمِنائُورِینُدُ ... لِلْ جو کچھ چاہے اسے پورے طور پر کرسکتا ہے۔ وہی غیر مسئول اور غیر جوابدہ ہے: فَعَالُ لِّمِنائُلُ عَمَّا یَفُعَلُ ... واجو کچھ وہ کرتا ہے، اس سے اس کے بارے میں پوچھا نہیں جائے گا۔ وہی نمام اقتدار کا مالک ہے: بِیکہ مَلَکُونَ کُلِّ شَیْءِ ... نظامی کے ہاتھ میں ہر چیز کا اقتدار ہے۔ وہ ایک ایس ہتی ہے، جس کے اختیارات کو محدود کرنے والی کوئی طاقت نہیں ہر چیز کا اقتدار ہے۔ وہ ایک ایس ہتی ہے، جس کے اختیارات کو محدود کرنے والی کوئی طاقت نہیں ہے: قَدْمُونَ کُلِّ شَیْءً مِن کُونَ کُلُ فَدُونُ سُلِا اللّٰ اللّٰمُ ... سے اس کی بادشاہ حقیقی، یاک دے۔ المُمَلِ کُالْکُ الْفَدُّونُ سُلِا اللّٰمُ ... سے اس کی بادشاہ حقیقی، یاک دے۔ المُمَلِ کُالْفَدُّونُ سُلِا اللّٰمُ ... سے اس کی بادشاہ حقیقی، یاک

ذات، سلامتی دینے والا ہے اور وہی اللہ تعالی ما لک الملک (کا نئات کی باوشاہت کا مالک) ہے: ذلی کُورُ اللهُ رَبُّکُدُ لَهُ الْمُلَكُ.. "لا اور اس کے ملک میں کوئی بھی اس کا شریک نہیں ہے: لَدُ يَكُ رُبُّکُدُ لَهُ الْمُلُكِ ... "لا اللہ تعالی نے تمام کا نئات خلق کی ہے۔ لہذا اسی خلق پر فطر تا امر (سیاست و حکومت) کا حق بھی اسی کا ہے: اَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَ الْاَهُرُ ... هما

ان تمام آیات سے یمی ثابت ہوتا ہے کہ حاکم اعلیٰ صرف ذات خدا ہے اور اس کا کنات میں صرف اس کا حکم چاتا۔ میں صرف اس کا حکم چاتا ہے اور اسی کے علاوہ کسی اور کا کچھ اختیار نہیں چاتا۔

خلافت وحكومت إنبياء عليم السلام

اس کے ملک میں اس کی مخلوق ہے، خود اس کے سواکسی دوسرے کا امر جاری ہونا اور حکم چلنا بنیادی طور پر غلط ہے۔ سیح راستہ صرف ایک ہے۔ وہ بیر کہ اس کے خلیفہ اور نائب کی حیثیت میں اس کے قانون شرعی کے مطابق حکر انی ہو اور فیصلے بھی ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے جب آ دم (ع) کو بنانا جابا تو فرشتول كو مخاطب موكر ارشادفرمايا: \_ إنِّ جَاعِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً ... ٢٠ مي زمین برنائب بنانے والا ہوں۔ زمین کا انتظام اور اس میں خدا کا قانون نافذ کرنے کے لیے اس کی طرف سے کسی نائب کا مقرر ہونا، جو اس آیت سے معلوم ہور ہاہے کہ اقتدار اعلیٰ، تمام کا سُات اور بوری زمین یر، صرف الله تعالی کا ہے۔ زمین کے انتظام کے لیے الله تعالی کی طرف سے نائب آتے ہیں، جو باذن خداوندی زمین بر سیاست و حکومت اور بندگان خداوند کی تعلیم و تربیت کا کام كرتے بين اور احكام البيدكو نافذ كرتے بين - اس خليفه و نائب كا تقرر بلاواسطه خود حق تعالى كى طرف سے ہوتا ہے۔ کا اور وہ جس کو جاہے اسے اس کی اہلیت کے مطابق اپنا خلیفہ اور نائب بنا سكتا ہے: اَللّٰهُ اَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ ... الله اور جس كو جاہے حكومت وے وے اور جس سے عاہے حکومت چھین لے ہے سب اسی کے اختیار میں ہے: قُلِ اللَّهُ مُّا لِكَ الْمُلْكِ تُوَ قِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاء وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنُ تَشَاء ... ولا كهوا \_ الله مالك الملك! توجس كو جاہے ملك دے دے اورجس سے جاہے چيس لے ... - كيونكه قرآن کی رو سے اللہ تعالی مالک الملک ہے۔خلق اسی کی ہے۔ لہذا فطرتاً حکمرانی کا حق بھی صرف اسی کو پنچتا ہے۔اس کے ملک میں اس کی خلق ہر اس کے سواکسی دوسرے کا امر جاری ہونا اور حکم چلنا بنیادی طور پر غلط ہے۔ صحیح راستہ یہ ہے کہ اس کے خلیفہ اور نائب کی حیثیت میں اس کے قانون شری کے مطابق حکمرانی ہواور فیصلے کیے جائیں۔

جب خوارج نے امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب علیہ اللام کے سامنے لا حُکم الله لله

(حكم صرف خداكا ب)كانعره لكاياتوآب (ع) في انبيل جواب ديا:

کلمة حق یراد بھا الباطل نعم انه لا حکم الا لله و لکن هؤلآء یقولون لا امره الا لله و انه لا بد للناس من امیر بر او فاحر۔ بی یہ جملہ توضیح ہے، گر جومطلب وہ لیتے ہیں وہ غلط ہے۔ ہاں بے شک حکم اللہ بی کے لیے مخصوص ہے۔ گر بیاوگ تو بیہ کہنا چاہتے ہیں کہ حکومت بھی اللہ کے علاوہ کسی کی نہیں ہوسکتی۔ حالانکہ لوگوں کے لیے ایک حاکم کا ہونا ضروری ہے، خواہ وہ اچھا ہویا برا ہو۔

خوارج دراصل جھوٹے تقدس کے لباس میں سطحی ذہن رکھنے والوں کا ایک فریب خوردہ گروہ تھا۔ بیلوگ پہلے حضرت علی (ع) کے گروہ میں شامل تھے، لیکن جب جنگ صفین کے واقعے میں حکمیت کا مسلہ اٹھ کھڑا ہوا اور حضرت علی کو ان کا فیصلہ ماننے پر مجبور کیا گیاتو بیلوگ حضرت علی سے کنارہ کش ہو گئے۔ ان لوگوں کا کہنا بیتھا کہ تھم اور حکومت کا اختیار صرف اور صرف خدا کو ہے۔ اس کے علاوہ کسی اور کونہیں ہے کہ وہ کوئی فیصلہ کرے یا لوگوں پر حکومت کرے۔ لہذا اس دنیا میں بھی خدا کے علاوہ کوئی جا کم وفر مانروانہیں بن سکتا۔

اس طرز فکر کا کھوکھلا پن جس کے طرفدار ہر زمانہ میں کم و بیش پائے جاتے رہے ہیں،

یہ سے پوشیدہ نہیں ہے، کیونکہ خدا کی حاکمیت تو تسلیم، لیکن اس کی حاکمیت کا مطلب یہ ہرگز
نہیں ہے کہ لوگ خود انسانوں میں سے سی سر پرست و حاکم سے بے نیاز ہو جا کیں۔ اس لیے کہ
اللہ کی حاکمیت اس کے نیک بندوں اور خلفاء اللہ کے ذریعے جلوہ گر ہوتی ہے اور انبیاء کرام عیبم
اللام اور ائمکہ ہدی علیم اللام اور اللہ کے نیک بندے ہی روئے زمین پر خدا کے نمائندے ہوا کرتے

ہیں اور خدا انہیں فیطے، حکومت کرنے کا اختیار دے دیتا ہے۔ قرآن کریم کی مختلف آسین اس
حقیقت پر گواہ ہیں۔

حضرت داؤود علیه السلام کی سیاست اور حکومت کا ذکر

الله تعالى قرآن كريم من حضرت واؤود عليه اللهم كى حكومت اور خلافت كا ذكر كرتے بين: يا دَاؤدُ إِنَّا جَعَلُنْكَ حَلِيْفَةَ فِي الْأَرْضِ فَاحْتُهُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ اللهُ وَاللهُ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُمْ اللهُ وَاللهُ لَهُمُ اللهُ وَاللهُ لَهُمُ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُمُ اللهِ اللهُ اللهِ لَهُمُ عَنْ سَبِيْلِ اللهِ لَهُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ا

اے داؤود ہم نے تم کو زمین میں اپناخلیفہ بنایا ہے۔ البذا تم لوگوں کے درمیان حق کے ساتھ حکومت کرو اور خواہشات کی انباع نہ کرو تا کہ وہ تمہیں راوحق سے منحرف نہ کر دیں بے شک جولوگ راو خدا سے بھٹک جاتے ہیں، ان کے لیے شدید عذاب ہے کہ انہوں نے روز حساب کو یکسر نظر انداز کر دیا۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے حضرت داؤود علیہ الله کو زمین میں اپنا خلیفہ بنانے کے بعد انہیں عدل اور انساف کے ساتھ حکومت چلانے کا حکم دیا ہے اورظلم اور جور سے حکومت کرنے سے سخت منع کرتے ہوئے اس کے انجام بدسے بھی ڈرایا ہے۔کیونکہ اللہ تعالیٰ کے کیے ہوئے فیصلے پڑمل نہ کرنے والے کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَنُ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولَلِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ. ٢ اللهُ وَكَافِرُ وَنَ لَهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ كَافِر اللهُ كَ بِيان كرده قوانين كه مطابق فيصله نه كري پس وه كافر بين -

﴿ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمُ بِمَا آنُزَلَ اللهُ فَأُولَلِكَ هُمُ الظّٰلِمُونَ لَكَ عَلَى اللهُ فَأُولَلِكَ هُمُ الظّٰلِمُونَ لَكَ مِن وه ظالم جولوگ الله كري يس وه ظالم بين-

﴿ وَمَنُ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَا اَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَلِكَ هُمُ الْفَسِقُونَ ﴿ كَ اللهِ وَهُ فَاسَ جَولُوكَ الله كَ بِيان كرده توانين كه مطابق فيصله نه كريس پس وه فاسق بين -

ان آیات کی تغییر بیان کرتے ہوئے سید ابوالاعلیٰ مودودی بیان کرتے ہیں: یہاں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے حق میں جو خدا کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں تین تھم ثابت کیے ہیں: ایک بیہ کہ وہ کافر ہیں، دوسرے بیہ کہ وہ ظالم ہیں اور تیسرے بیہ کہ وہ فاسق ہیں۔ اس کا صاف مطلب بیہ ہے کہ جو انسان خدا کے تھم اور اس کے نازل کردہ قانون کو چھوڑ کر، اپنے یا دوسرے انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین کے مطابق فیصلہ کرتا ہے، وہ دراصل تین بڑے جرائم کا ارتکاب کرتا ہے۔ اولا یہ کہ اس کا فعل حکم خداوندی کے انکار کا ہم معنی ہے اور بیہ نفر ہے اور ثانیا اس کا بیفعل عدل اور انسان کے مطابق جو ہوسکتا عدل اور انسان کے مطابق جو ہوسکتا

تھا وہ تو خدا نے دے دیا تھا، اس لیے جب خدا کے تھم سے ہٹ کر اس نے فیصلہ کیا تو ظلم کیا۔ تیسرے میر کہ بندہ ہونے کے باوجود جب اس نے مالک کے قانون سے مخرف ہو کر اپنا یا کسی دوسرے کا قانون نافذ کیا تو در حقیقت بندگی واطاعت کے دائرے سے باہر قدم نکالا اور یہی فسق ہے اور یہ کفر، ظلم اور فسق اپنی نوعیت کے اعتبار سے لاز ما انحاف از تھم خداوندی کی عین حقیقت میں داخل ہے۔ ھی

حضرت سليمان عليه الملام كي سياست وحكومت كا ذكر

الله تعالى حضرت سليمان عليه اللام كى حكومت كا ذكر كرتے بين:

وَ وَرِثَ سَلَيْمُنَ دَاؤُدَ وَقَالَ يَالَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَامَنُطِقَ الطَّيْرِ وَٱوْتِيْنَامِنُ كُلِّ شَى ﴿ لِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ ۞ وَحُثِرَ لِسُلَيْمُ ۞ جُنُوْدُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ لِيُوزَّعُونَ ۞ ٣٦

اورسلیمان داؤود کے وارث بنے اور فرمایا: اے لوگو! ہمیں پرندوں کی بولی کی تعلیم دی گئی ہے اور ہمیں سب طرح کی چزیں عنایت ہوئی ہیں، بے شک بیتو ایک نمایاں فضل ہے۔ اور سلیمان کے لیے جنوں اور انسانوں اور پرندوں کے فکر جمع کیے گئے اور ان کی جمع بندی کی جاتی تھی۔

اس آیة کریمہ میں بتایا گیا ہے کہ جس طرح داؤود علیداللام کو حکومت عطا کی گئی تھی، اسی طرح حضرت سلیمان علیداللام کو حضرت داؤود علیداللام کی حکومت کا وارث بنایا گیا اور انہیں حکومت کا عطا کرنے کے ساتھ ساتھ جنوں، انسانوں اور پرندوں وغیرہ کا لشکر عطا کیا گیا اور حضرت سلیمان علیداللام کی حکومت کا دائرہ انسانوں سے بردھا کر جنوں اور پرندوں تک کیا گیا۔

حضرت طالوت کی سیاست اور حکومت کا ذکر

الله تعالی حضرت طالوت کو حکومت عطا کرنے کا ذکر کرتے ہوئے قرآن پاک میں ارشاد فرما تا ہے:

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمْ اِنَّ اللهَ قَدْبَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا ۚ قَالُوَّا آنِّ يَكُوْنُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤُتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ۚ قَالَ إِنَّ اللهَ وَلَمْ يُؤُتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ۚ قَالَ إِنَّ اللهَ وَلَمْ يُؤُتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ۚ قَالَ إِنَّ اللهَ وَلَمْ يُؤُتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ۚ قَالَ إِنَّ اللهَ وَلَمْ يُؤُتُ وَكُمْ يَوْ اللهَ وَاللّٰهُ وَلَمْ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمَالِ اللّٰهُ وَاللّٰمَ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمَ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰ اللّٰهُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَاللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰمُ اللّٰمُ الل

ان کے نبی نے ان سے کہا اللہ نے طالوت کو تمہارے لیے بادشاہ مقرر کیا

ہے ، کہنے گلے اسے ہم پر بادشاہی کرنے کا حق کیسے مل گیا؟ جبکہ ہم خود بادشاہی کے اس سے زیادہ حقدار ہیں اور وہ تو کوئی دولتمند آ دمی نہیں ہے۔ پیغیبر نے کہا اللہ نے تمہارے مقابلے میں اسے منتخب کیا ہے اور اسے علم اور جسمانی طاقت کی فراوانی سے نوازا ہے اور اللہ اپنی بادشاہی جسے چاہے عنایت کرے اور اللہ بڑا وسعت والا داناہے۔

اس آیہ کریمہ میں اللہ حضرت طالوت (ع) کو راہ خدا میں جہاد کرنے اور اور ملک و حکومت عطا کرنے کا ذکر کرتے ہوئے یہ بھی فرماتے ہیں کہ نیک و صالح حکومت کے ذریعے اس زمین کو فقتہ اور فساد سے پاک و صاف کیا جاتا ہے اور جب بنی اسرائیل نے اعتراض کیا کہ اس کے پاس نہ مال ہے اور نہ ہی دولت ہے تو حکومت اسے کیوں ملی تو اس کا جواب اللہ تعالی نے دیا کہ حکومت ایسے لوگوں کا حق نہیں ہے، جن کے پاس مال و دولت ہے، بلکہ حکومت ایسے نیک اور صالح لوگوں کا حق نہیں ہے، جن کے پاس علم اور صلاحیت ہے تاکہ وہ اس کے ذریعے صالح لوگوں کا حق ہے باس حکومت چلانے کا علم اور صلاحیت ہے تاکہ وہ اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی زمین کو عدل و انصاف سے بھر دیں۔ کیونکہ حکام کی صلاحیت میں سب سے پہلا امر یہ ہے کہ اس کے پاس حکومت چلانے کی طاقت و قوت ہو، جس کے بارے میں امیرالمؤمنین علی این ائی طالب علیہ اللم ارشاد فرماتے ہیں:

ایّها النّاس انّ احقّ النّاس بهذا الامرِ اقواهم علیه و اعلمهم بامرِ اللهِ فیه من اس حکومت وخلافت کا اہل وہ بامرِ اللهِ فیه من اس حکومت وخلافت کا اہل وہ ہے، جو اس کو چلانے کی سب سے زیادہ قوت رکھتا ہو اور اس کے بارے میں اللہ کے احکام کوسب سے زیادہ جانتا ہو۔

اسی طرح یوسف ملیداللام کی حکومت چلانے کی صلاحیت کو بھی حفیظ اور علیم قرار دیا: قَالَ اجْعَلُنِیُ عَکِلِی خَزَآبِنِ الْاَرْضِ اَلِیِّی حَفِینُظُ عَلِیْهُ ہِ اَسْ کی حفاطت کرنے کی مجھے زمین کے خزانوں پر مقرر کر، بے شک میں اس کی حفاطت کرنے کی طاقت اور اسے صحیح چلانے کا علم بھی رکھتا ہوں۔

صالح لوگوں کی حکومت

جب انبیاء کرام کی آمد کا سلسلہ رک جائے یا کسی خطے میں نبی خود نہ پہنچ سکے تو وہاں نیک اور صالح لوگوں سے نیک اور صالح لوگوں کے حکومت قائم ہوجاتی ہے اور یہ اللہ تعالی کا نیک اور صالح لوگوں سے حکومت عطا کرنے کا وعدہ ہے:

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنِ امْنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمْ فِ الْأَرْضِكَمَا

اسْتَخْلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِهِمْ " وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِيْنَهُمُ الَّذِى ارْتَظٰى لَهُمُ وَلَيُبَدِّلَهُمُ مِّنُ بَعْدِخُوفِهِمْ اَمُنَا لَيْعُبُدُونَنِي لَا يُشُرِكُونَ فِي شَيئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَٰلِكَ فَأُولَإِكَ هُمُ الْفُسِقَةُ نَ ٢٠٠٠

الله نے اہلِ ایمان اور صاحبانِ عمل صالح سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں روئے زمین پر اسی طرح اپنا خلیفہ بنائے گا جس طرح ان سے پہلے لوگوں کو بنایا ہے اور ان کے لیے اس دین کو غالب کرے گا جسے ان کے لیے پسندیدہ قرار دیا ہے اور ان کے خوف کو امن سے تبدیل کر دے گا، وہ سب صرف میری عبادت کریں گے اور اس کے بعد میری عبادت کریں گے اور کسی طرح کا شرک نہ کریں گے اور اس کے بعد میمی کوئی کافر ہو جائے تو در حقیقت وہی لوگ فاسق ہیں۔

اس آید کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے مؤمنین اور صالحین کی حکومت قائم کرنے کا وعدہ کیا ہے اور ساتھ ساتھ اس حکومت میں دین سربلند ہوگا، ایک اور ساتھ ساتھ اللہ کی عبادت ہوگا، شرک اور عصیان سے زمین یاک ہوجائے گا۔

اس آبير كريمه كي في محسن على اس طرح وضاحت كرتے ہيں:

خلافت سے مراد صرف غلبہ اور اقتدار نہیں ہے، جیسا کہ بعض لوگ کہتے ہیں، بلکہ جس خلافت کا اس آیت ہیں وعدہ دیا جارہا ہے وہ درج ذیل اصولوں پر قائم ہے۔ i ایمان۔ ii عمل صالح iii۔ ان کے پندیدہ دین کی پاکداری۔ iv خوف کے بعد امن۔ v شرک سے پاک خالص اللہ کی بندگی۔ پاکداری۔ iv خوف کے بعد امن۔ v شرک سے پاک خالص اللہ کی بندگی۔ لہذا ہر منصف اس آیت سے بہ نتیجہ اخذ کرے گا کہ اس آیت میں ان لوگوں کی بات ہو رہی ہے جن کے اقتدار کے سائے میں دین کو استحکام ملے گا۔ واضح رہے حکومت کا استحکام اور ہے اور دین کا استحکام اور ہے، بلکہ مسلمانوں کا استحکام اور ہے اور اسلام کا استحکام اور ہے۔ ممکن ہے کسی دور میں اسلام کے زرین اصولوں کے استحکام کے لیے جنگ لڑی جار ہی ہو، مسلمانوں میں کے زرین اصولوں کے استحکام کے لیے جنگ لڑی جار ہی ہو، مسلمانوں کی جومت کو تو استحکام ہولیکن اسلام کو تحفظ مل رہا ہو۔ چنا نچہ یہ بھی ممکن ہے کہ مسلمانوں کی حکمین مورت کو تو استحکام ، اس کے نظام عدل و انصاف کا قیام، ہرفتم کے ظلم و زیادتی کو جڑ سے اکھاڑ دینا اور ہرفتم کے شرک سے پاک اللہ کی بندگی ہے اور ظہور مہدی سے اکھاڑ دینا اور ہرفتم کے شرک سے پاک اللہ کی بندگی ہے اور ظہور مہدی کے بعد ہی ہے وعدہ پورا ہوسکتا ہے۔ اس

جب نیک اور صالح لوگوں کو حکومت ملے گی تو وہ اس زمین پر اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیے اکامات کے مطابق حکومت کریں گے جس کا ذکر قرآن کریم نے ان الفاظ میں کیا ہے: الَّذِینَ اِنْ مَّکَنَّهُمْ فِی الْاَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَ اَتَوُ الدَّ کُوةَ وَ اَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَ اَنْهُوا الصَّلُوةَ وَ اَتَوُ الدَّ کُوةَ وَ اَمَرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَ اَنْهُوا عَن اَلْمُورِ وَ اِللّٰهُ مُورِ وَ اِللّٰهِ عَاقِبَةُ الْاَ مُورِ وَ اِللّٰهِ عَاقِبَةُ الْاَمُورِ وَ اِللّٰهِ عَاقِبَةُ الْاَمُورِ وَ اِللّٰهِ عَاقِبَةُ الْالْمُورِ وَ اللّٰهِ وَاعْدَاللّٰهُ مُورِ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ مُورِ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ الللّٰهُ

یہ وہی لوگ ہیں کہ اگر ہم نے انہیں زمین میں اختیار دیا تووہ نماز قائم کریں گے اور زکوۃ ادا کریں گے اور امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے فریضہ کو انجام دیں گے اور بیر طے ہے کہ جملہ امور کا انجام اللہ کے اختیار میں ہے۔

الله تعالیٰ کی قانونی حکومت وہ ہے جو اقتدار حاصل ہونے پر تین چیزوں کو اپنا شعار بنائے: اقامہ نماز، ذکوۃ کی ادائیگی اور اصلاح معاشرہ۔ اقامہ نماز کے ذریعے الله سے بندگی کا رشتہ قائم ہوتا ہے اور ادائے ذکوۃ کے ذریعے غریبوں اور ناداروں کی کفالت ہوتی ہے جو کہ حکومت کی ذمہ داری ہے اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے ذریعے عدل و انصاف قائم کرنا اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے۔ پس اس آیہ کریمہ میں الله تعالیٰ نے مؤمنین اور صالحین صاحبان حکومت کی ذمہ داری ہے۔ پس اس آیہ کریمہ میں الله تعالیٰ نے مؤمنین اور صالحین صاحبان اقتدار کی صفات بیان کی بیں کہ وہ نماز قائم کریں گے، ذکوۃ ادا کریں گے، امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کریں گے اور دوسروں کو بھی ذکورہ امور کا تھم دیں گے۔

\*\*\*

#### حواله جات

(۱) مجمع البحرين جلد ٢٠ ص ٨٨

(٢) "المنجد "،ص٣٢٢

(٣)ايضا

(٤)(ايضا)

(۵)مقدّمة ابن الخلدون بسسااا

(٢) البحرالة اكلّ ج ٥ص ٧ كطبع بيروت)

(٤) محمد بن ابي بكرش الدين ابن قيم الجوزية كتاب الطرق الحكميه في السياست الشرعية

(۸) غرر الحكم و دررالكلم جلد اص ۳۳۵\_

(٩)ايضا

(۱۰)ایشاص ۲۷۸

(۱۱)ایشاص ۴۰۰

(۱۲)ایشاص ۲۳۰۳

(۱۳) ایضاص ۳۷۲

(۱۴) اصول الكافي جلد اص ۲۱

(۱۵) صحیح بخاری (مترجم) مکتبه رحمانید لا مور (اردوترجمه) محدیث نمبر ۳۲۵۵ ج ۲۳ ص۲۲۷ ـ اورامام مسلم بن تجاج: صحیح مسلم (مترجم) کتاب وجوب الوفاء بیعة الخلیفه، ج ۵ص۱۳۳)

(۱۲) عدة القارى شرح البخارى ، جلد ۱۲ ص ۱۲۳، احدين على بن محد ابن حجر عسقلاني فتح البارى شرح البخارى

(١٤) سيد الوالاعلى مودودى: اسلامي رياست، ص١١٣ ١٣١٣)

(11) 99(:201)

(١٩)الانبياء:٢٣)

(۲۰)المؤمنون: ۸۸)

(۲۱) المؤمنون: ۸۸)

(۲۲)الحشر: ۲۳)

(۲۳ (فاطر۱۱۳)

### المراجع والمصادر

(1)القرآن الكريم

(٢) ابن نجيم : ''البحرالرّ ائق''طبع بيروت)

(٣) احمد بن على بن محمد ابن حجر عسقلاني : " فتح الباري شرح البخاري" ، قاهره دار الريان للتراث دوم سال طبع ١٣٨٠هـ

(٣) امام اساعيل بخارى: "(صحيح بخارى"، (مترجم) كتبه رحمانيه لامور (اردوترجمه) سال طبع ١٩٩٥ع

(۵) امام على " ننج البلاغة " (مترجم مفتى جعفر حسين تجفى ) اماميه پبليكنز لا مور

(٢) امام مسلم بن حجاج: "صحيح مسلم" (مترجم) طبع لا مور طبع اول، سال طبع ١٩٨١ع،

(۷) بدرالدین مینی: ''عمرة القاری شرح البخاری''، قاہرہ سال ۱۳۰۸ه،

(٨)سيد ابواالاعلى مودودي" تفنيم القرآن" ، پبلشر اداره ترجمان القرآن لا مورطيع ياز دېم سال ١٩٨٣ع)

(٩) شيخ محن على خبني: "ترجمه قرآن"، اماميه پېليكيشنز لا بورالطبع الثالث مارچ 2003ع

(١٠) عبد الرجمان ابن الخلدون، مقدّمة ابن الخلدون ، دارالفكر بيروت ،سال طبع ١٠٠٨هم

(۱۱) عبد الواحد آمدي: " غرر الحكم و دررالكلم"، بيروت لبنان طبع دوم م ١٩٨٧ء

(١٢) فخر الدين الطريحي ؟ ' بمجع البحرين' ، انتشارات مرتضوي جا پخانه حيدري تهران ، طبع سوم ، ١٣٧٥هـ

(١١٣) لوليس معلوف: " المنجد "

(۱۴) محمد بن اني بكرمش الدين ابن قيم الجوزيّة كتاب "الطرق الحكميه في السياست الشرعية "المطبعة المنيرية بالقاهره طبع اول سال طبع ١٣٤٢هـ)

(١٥) كليني مجمد يعقوب: "اصول الكافي"، ناشر دارالكتب اسلامية تبران مطبع چبارم ،سال ١٣٦٥ هش

(١٦)مفتى محمر شفيع: ' 'تفسير معارف القرآن' ،طبع سروس بك كلب راولينثري

## اسلام میں آزادی اور اس کی حدود

محمد اصغ<sup>عس</sup>ری ☆

مدرس جامعة الرضااسلام آباد

آزادی جسے بشریت کی بنیادی اقدار میں سے شار کیا جاتا ہے اور تمام مکاتب فکر اور فلسفہ نے اسے سراہا ہے، ایک ایبا مفہوم ہے جسے اگر چہ کہا تو بدیہی جاتا ہے لیکن اس کے باوجود ہر کتب فکر اور فلسفہ نے اپنے اپنے مفروضات کے مطابق اس کی تحریف اور تفییر کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آزادی کے موضوع پر علاء اور دانشوروں کے درمیان کافی حد تک اختلاف نظر دکھائی دیتا ہے۔ اگر چہ ہمارا موضوع اسلام میں آزادی اور اس کی حدود ہے اور یہ واضح کرنا ہے کہ اسلام نے آزادی کی حدود اور کا کیا تصور پیش کیا ہے؟ کیا اسلام مطلق آزادی کا قائل ہے یا نہیں یا اسلام نے آزادی کی حدود اور قبود میں تو وہ کون سی ہیں؟

اس موضوع پر بحث کرنے سے پہلے خود آزادی کے منہوم کو بھینا ضروری ہے۔ اس لیے کہ آج اگر دنیا کے مختلف مکا تب فکر اور فداہب کے درمیان آزادی کے حوالے سے اختلاف نظر پایا جا تا ہے تو اس کی اہم وجہ خو د آزادی کے منہوم کا واضح نہ ہونا ہے۔ دین اسلام جو کہ ایک مکمل ضابطہ حیات ہے۔ اس نے ہر مقام پر انسانیت کی رہنمائی کی ہے اور بشریت کو در پیش مسائل کا خوب صورت حل پیش کیا ہے۔ آزادی کے حوالے سے بھی ایک خاص نظر نیان کیا ہے۔

اس مقالے میں ہم آزادی کے حوالے سے اسلام کے نقط نظر کو قرآن اور آئمہ کی روایات سے بیان کرنے کی کوشش کریں گے کہ قرآن انسان کی آزادی کا قائل ہے یا نہیں اور اگر ہے تو اس سے کون سی آزادی مراد ہے؟ جہال مفہوم آزادی پر بحث ضروری ہے، وہال بی فرق بتانا بھی لازم ہے کہ مغرب میں آزادی کا کیا تصور ہے اور اس حوالے سے اسلام اور مغربی تفکر میں بنیادی فرق کیا ہے؟ تو آئے سب سے پہلے آزادی کا مفہوم سجھنے کی کوشش کرتے ہیں۔

آزادي كامفهوم

اگرچہ کہا ہے جاتا ہے کہ آزادی کا مفہوم بدیہی ہے لین اس کے باوجود آزادی کی بہت ساری تعریفیں کی گئی ہیں اور ہر مکتب فکر اور فلفہ نے اپنے مفروضات کے مطابق اس کی تشریح کی ساری تعریفیں کی گئی ہیں اور ہر مکتب فکر اور فلفہ نے اپنے مفروضات کے مطابق اس کی تشریح کی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ آزادی کے مفہوم میں بہت حد تک اختلاف نظر دکھائی دیتا ہے۔ لفظ آزادی جس کوعربی میں حریت (Freedom) کہا جاتا ہے، ایک مشترک لفظی ہے۔ یعنی ایسا کلمہ ہے جس کوعربی میان ہوئے ہیں اور کوئی ایک جامع معنی بیان کرنا مشکل ہے۔ چونکہ آزادی کا لغوی معنی بہت سی چیزوں کو واضح نہیں کرتا، اسی لیے مختلف علوم میں اس کے الگ الگ معانی بیان کیے ہیں۔

فلسفہ ، اخلاق ، سیاست، حقوق اور جامعہ شناسی ہر ایک میں الگ تفییر وتشریح کی گئی ہے۔ لہذا پہلے ان علوم میں آزادی کے بیان کردہ مفاہیم کا ذکرکرتے ہیں تاکہ آزادی کا مفہوم واضح ہو سکے۔فلسفہ و کلام میں جب کہاجاتا ہے کہ انسان آزاد ہے تو اس سے مراد انسان کا مختار ہو نالیا جاتا ہے۔ لینی انسان مجبور نہیں ہے۔فلسفہ و کلام میں بیان کی گئی اس تعریف کے بارے میں ایران کے معروف سکالر حضرت آیت اللہ مصباح یزدی فرماتے ہیں:

یہ تعریف افراطی ہے۔ کیونکہ اس تعریف کے مطابق تمام چیزیں انسان کے اختیار میں ہیں کہ انسان ہے۔ اور جو کام کرنا چاہے کرسکتا ہے۔ جان پول کامشہور جملہ اس نظریے کی ترجمانی کرتا ہے جو اس نے ویتنام کی جنگ میں کہا تھا: اگر میں ارادہ کروں تو ویتنام کی جنگ ختم ہو جائے گی۔ یہ جملہ جہاں انسان کی قوت ارادہ کو ظاہر کرتا وہاں یہ بھی بتاتا ہے کہ انسان کس قدر آزاد ہے۔

صدر اسلام میں بھی اسی سے متشابہ یہ بحث رہی ہے کہ آیا انسان ذاتا و کویٹا آزاد ہے۔

ایمان و عقیدہ، ماحول اور میراث جیسے عوامل کے تابع ہے اور یہ عوامل جس عقیدے کا تقاضا کریں ایمان و عقیدہ اپنالیتا ہے۔ یہ وہ بحث ہے جو جر واختیار کے عنوان سے علم کلام میں کی جاتی ہے۔ پس ویبا عقیدہ اپنالیتا ہے۔ یہ وہ بحث ہے جو جر واختیار کے عنوان سے علم کلام میں کی جاتی ہے۔ پس فلسفہ و کلام میں مورد بحث آزادی کسی بھی حوالے سے ہمارے موضوع سے متعلق نہیں ہے، کیونکہ آزادی کا یہ مفہوم نہ سیاسی آزادی ہے، نہ حقوقی اور نہ اجتماعی آزادی ہے۔ بعض حضرات کو یہی مغالطہ ہوتا ہے کہ وہ آزادی کے اسی مفہوم کو لے کر اسے سیاسی مسائل میں لانے کی کوشش کرتے ہیں، جب کہ آزادی اس معنی میں سیاسی آزادی سے جدا ہے۔

علم اخلاق میں بھی آزادی پر ایک اور انداز سے بحث کی جاتی ہے کہ کیا کوئی طاقت اخلاقاً انسان کوکسی کام پر مجبور کرسکتی ہے یا نہیں؟ بلکہ اچھے اور برے کام کے انتخاب میں انسان آزاد ہے۔ مثال کے طور پر آیا اخلاقاً انسان کے لیے سچائی کوحسن اور جھوٹ کوفتیج جاننا ضروری ہے یا ضروری نہیں ہے۔ نہیں ہے۔ نہیں ہے۔

البتہ اخلاقی آزادی کی ایک اور تفسیر بھی کی جاتی ہے جو ہمارے علمائے اخلاق شیعہ نے بیان کی ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان کی تمام فضیلتوں کی بنیاد حریت اور آزادی ہے۔ یعنی انسان جب فضیلتوں کو حاصل کرتا ہے اور کمالات کو پاتا ہے تو حقیقت میں شہوت اور شیطانی قوتوں سے آزادی حاصل کرتا ہے اور ان ہی منفی صفات یعنی رزائل کو قید اور عزت، کرامت، عفت، پاک دامنی اور ایار و فداکاری جیسے اخلاقی فضائل کو آزادی کا نام دیا جاتا ہے اور حضرت امام حسین – نے کر بلامیں اس وقت جب لشکر اعداء میں سے کسی نے یہ کہا کہ خیام حسین کی طرف دیمن بڑھ رہا ہے تو فرمایا تممارا کوئی دین نہیں ہے تو کم از کم آزاد مرد بنیں۔ یہ

یعنی تمهاری انسانی آزادی تمهیس برگز اس کام کی اجازت نہیں دیتی۔ فخر الدین رازی اپنی کتاب مباحث مشرقیه میں حریت کواخلاق کی اساس و بنیاد بیان کرتے ہیں۔ سیداخلاقی آزادی کی ہات کی جاتو اس بھی ہمارا موضوع بحث نہیں ہے۔ کیونکہ عصر حاضر میں جب بھی آزادی کی بات کی جاتی ہوتا سے نہ اخلاقی آزادی اور نہ فلسفی آزادی، کوئی بھی مراد نہیں ہوتی۔ ایک اور فتم کی آزادی، حقوق کی جاتی ہے تو حقیقت میں اس سے مراد بیسوال اٹھانا ہوتا ہے کہ انسان اینے حقوق کے لحاظ سے کتنا آزاد ہے؟

یہاں پر بین کتہ بھی واضح کرتے چلیں کہ اخلاقی آزادی اور حقوقی آزادی میں فرق ہے۔
حقوقی آزادی کا دائرہ کار انسان کا انفرادی عمل نہیں ہے۔ اگر کوئی شکم پرست ہے تو حقوقی آزادی
سے اس کا کوئی تعلق نہیں لیکن اخلاق اس کی اجازت نہیں دیتا۔ جب کہ اخلاقی آزادی میں انفرادی
اعمال بھی شامل ہیں اور حقوقی آزادی کا دائرہ کار اجتاعی امور اور اجتاعی تعلقات ہیں۔ یعنی اجتاعی
رابطوں کے لیے پچھ قوانین وضع کیے جائیں اور حکومت ان قوانین کا نفاذ کرے۔ حقوق میں بحث کی
جاتی ہے کہ کیا انسان حق ملکیت رکھتا ہے یا نہیں؟ کسی سیاسی گروہ یا پارٹی کے انتخاب کا حق رکھتا ہے
اور اسی طرح سیاسی امور میں مداخلت کے لیے آزاد ہے اور اپنی نجی زندگی میں کیا اسے اختیار حاصل
ہے کہ جو چاہے کرے؟ یا پھر آزادی بیان وعقیدہ کی بات کی جاتی ہے اور یا آزادی قلم وصحافت
پر بحث ہوتی ہے۔

پس آزادی کے متعلق آج کل کے معاشرے میں جس آزادی کی بات کی جاتی ہے، وہ

حقوق کی آزادی ہے۔ یعنی کس حد تک انسان اپنے عمل میں آزاد ہے، تاکہ اسے اس عمل پر سزانہ دی جائے۔ ممکن ہے ایک فعل اخلاقی لحاظ سے بُرا ہولیکن قانونی طور پرانسان اس کو انجام دینے کا مجاز ہو۔ مثلاً ہم جنس بازی اخلاقاً شدت سے ممنوع ہے، لیکن قانوناً بھی ممنوع ہے یا نہیں؟ پس آزادی سے مراد حکومت کے مقابلے میں آزاد ہوتا ہے۔ یعنی اصل بیہ ہے کہ ہر آدمی آزاد ہے۔ جیسے اس کا دل چاہتا ہے کہ وہ نگا اس کا دل چاہتا ہے کہ وہ نگا مرک پر آئے تو کسی کو اعتراض کا حق نہیں ہونا چاہیے کہ تم نے لباس کیوں نہیں پہنا۔ آج مغربی ممالک میں جس آزادی کی بات کی جاتی ہے، اس سے مراد اس قسم کی آزادی ہے اور اسلام کے بعض ممالک میں جس آزادی کی بات کی جاتی ہے، اس سے مراد اس قسم کی آزادی کو محدود کرے۔

پس اس گزشتہ بحث کی روشنی میں کسی حد تک آزادی کامفہوم اور معنی واضح ہو گیا ہے کہ
کون سی آزادی ہمارا موضوع بحث ہے۔معلوم ہو گیاہے کہ آزادی سے مراد آزادی سکو بنی اور فلسفہ
نہیں ہے اور اسی طرح اخلاقی آزادی بھی مراد نہیں ہے، بلکہ زیادہ تر مورد بحث سیاسی اور حقوق کی
آزادی ہے اور اسی آزادی سے دین کے امتخاب اور دین کے بدلنے کی آزادی کی بات کی جاتی
ہے۔ جب آزادی کا مفہوم واضح ہو گیا تو آیئے اپنے موضوع کی طرف آتے ہوئے یہ واضح کرنے
کی کوشش کرتے ہیں کہ اسلام میں آزادی کی حدود و قیود کیا ہیں؟ تو سب سے پہلے اس عظیم ہادی
سے استفادہ کرتے ہیں جس کے پاس انسانیت کے سارے مسائل کا حل موجود ہے اور وہ قرآن

# قرآن کی نظر میں مفہوم آزادی

قرآن میں آزادی کے حوالے سے اکثر علماء نے جس آیت کو سب سے زیادہ موضوع بحث قرار دیا ہے وہ سورہ بقرہ کی آیت ۲۵۲ ہے: لَاۤ اِکْرَاہُ فِی اللِّّدِیْنِ ...۔ ہِ آزادی کے مفہوم سے سوءِ استفادہ کرنے والے لوگ اسی آیت کو اس نے لیے سند بناتے ہیں اور جب سی کو امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کیا جاتا ہے تو وہ اسی آیت کا سہار الے کر اپنے آپ کو شخط دینے کی کوشش کرتا ہے۔ عالم اسلام کے بڑے مفسر قرآن حضرت علامہ طباطبائی اسی آیت کے ضمن میں اپنی کتاب المیزان میں فرماتے ہیں:

علامه فرماتے ہیں:

ججة الاسلام والمسلمين آقائے قرائق اپني كتاب تفسير نورج اليس اسى آيت ك ذيل

ميں يوں گويا ہيں:

قلبی ایمان جرسے حاصل نہیں ہوتا، بلکہ برھان، اخلاق اور موعظہ سے دلوں میں نفوذ کیا جا سکتا ہے۔ لیکن اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ ہر فرد جو چاہے کرے اور جس برائی کا چاہے مرتکب ہوتا رہے اور کیے کہ میں آزاد ہوں اور کوئی جھے اس کام سے رو کئے کا حق نہیں رکھتا۔ اسلام کے قوانین تعزیرات، حدود، دیت اور قصاص، نہی عن المنکر اور جہاد وغیرہ اس بات کی دلیل ہیں کہ کسی کوحی نہیں ہے کہ معاشرے کے لیے اذبیت کا باعث بنے، بلکہ چھے حدود وقیود ہیں، لہذا ہرگز اسلام کے قبول کرنے میں اسلام زبردسی کا قائل نہیں ہے۔ وہ اسلام جو کافروں کو کھلے عام یہ دعوت دیتاہے: قُلُ هَا اَتُوا اُبِرُ هَا اَکُمُ اِنْ کُنْدُ مُصلِد قِیْنَ۔ لِا اگرتم اپنے دعوے میں سیچ ہو تو برہان اور دلیل لاؤ تو کیسے ہوسکتا ہے کہ وہ لوگوں کو اسلام کے قبول کرنے میں جہر سے کام لے۔ یعنی جو دین منطق و برہان اور محکم دلائل رکھتا ہے، اس میں جبر سے کام لے۔ یعنی جو دین منطق و برہان اور محکم دلائل رکھتا ہے، اس کے جورکرنے کی ضرورت ہی نہیں ہے۔ پس اس آیت سے یہ نیتی لیا جا سکتا ہے کہ اس سے مراد یہ ہے کہ عقائد میں زبردتی نہیں کی جاستے۔ افکار وعقائد میں در وطافت موثر نہیں ہے۔ کے

صاحب کتاب دین و آزادی ای آیت کامعنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں: اس آیت کےمعنی میں دو احمال بیان کیے جا سکتے ہیں: ا۔ دین میں جرنہیں ہے۔ چونکہ دین قلبی امور میں سے ہے اور اعتقاد و جرج جہنہیں ہو سکتے۔ کسی کو دین کے قبول کرنے پر مجبور نہیں کرنا چاہیے۔ اس دوسرے فرض کے مطابق سوال یہ پیدا ہوتاہے کہ آیا ابتدا سے ہی کسی کو دین پر نہیں لایا جا سکتا یا نہ، بلکہ کسی وقت اور کسی حال میں دین میں جبر نہیں ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ قیامت تک دین کے مسئلے میں ایک فرد، دوسرے فرد کو کسی کام پر مجبور نہیں کر سکتا تو پھر جہاد کا جو تھم آیا ہے، اس کی کیا توجیہ کی جائے گی؟ ہے۔ قرآن نے فرمانا:

قَاتِلُوْهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِآيُدِيْكُمْ .... وَ

ان سے لڑو تاکہ اللہ تمہارے ہاتھوں سے انہیں عذاب دے اور انہیں رسوا کرے۔

يه مَهُم دين كا جزء ہے يانہيں؟ كيونكه جس قرآن نے لَآ اِحْرَاهَ فِي الدِّيْنِ كَهَا ہے، اسى فَ قَاتِلُوْهُمُ كا حَكم بھى فرمايا ہے اور اسى قرآن نے ايك اور آيت ميں يہ بھى فرمايا ہے: وَقَاتِلُوْهُمُ حَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتْنَةً قَ يَكُونَ الدِّيْنُ كُلُّهُ لِلَّهِ ...

اورتم لوگ کافروں سے جنگ کرو، یہاں تک کہ فتنہ باقی نہ رہے اور دین سارا اللہ کے لیے خاص ہو جائے...۔ ط

پس معلوم ہوا لا اِکْرَاهَ فِی الْدِیْنِ کا ہر گرمطلب بینہیں ہے کہ دین میں ہوتم کی آزادی ہے۔ جیسا کہ بعض حضرات اس آیت کا بہی معنی کرتے ہیں۔ کیونکہ تمام قرآن شاہد ہے کہ مقام عمل میں بعض افراد کو کام کرنے پر مجبور کیا جانا جا ہے۔ جیسے چور کے بارے میں فرمایا:

وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوْ اَأَيْدِيَهُمَا...لِكُ

اور چوری کرنے والا مرد ہو یا عورت، دونوں کے ہاتھ کاٹ دو۔

پس ان بزرگ علاء کی بحث سے واضح ہوتاہے کہ اسلام نے جہاں بعض امور میں آزادی دی ہے، وہاں دوسرے بعض میں مجبور بھی کیا ہے۔ ایبانہیں ہے کہ اسلام نے ہر ایک کو ہر قتم کی آزادی دے رکھی ہو۔

حقوق بشراور آزادی

حقوق بشر میں یہ بحث کی جاتی ہے کہ آیا انسان کے بنائے ہوئے توانین کے علاوہ بشر کے لیوہ بشر کے لیوہ بشر کے اللہ میں کہ کوئی حکومت ان کے لیے پچھ ایسے فطری قوانین موجود ہیں کہ جو ہرفتم کے قانون سے بالاتر ہوں کہ کوئی حکومت ان قوانین سے چشم پوشی نہیں کر سکتی۔ آج کل حقوق بشر کے اعلامیہ میں ان حقوق کی بات کی جاتی ہے۔

بعض افراد کا نقط نظریہ ہے کہ دین کوحق نہیں پہنچتا کہ وہ بشر کی قانونی اور سیاسی آ زادی کو محدود کرے، بلکہ اسلام صرف نماز پڑھنے اور انفرادی عبادات کے لیے قانون وضع کرسکتا ہے اور کوئی حکومت دینی عنوان کے ساتھ لوگوں کے اس قانونی اور سیاسی حق کوسلب کرسکتی ہے اور نہ مختلف جرائم میں ملوث افراد کے ہاتھ کاٹے جا سکتے ہیں اور نہ ان کو جیل بھیجا جا سکتا ہے۔ آج کل مغرب میں ازادی کا یہی معنی مورد بحث ہے۔لیکن اسلام یہ کہتاہے کہ ان تمام امور میں اسلام دخالت کا حق رکھتا ہے اور بیر حقیقت میں کسی کی آزادی کوسلب کرنانہیں ہے، بلکہ ان کوغلامی سے نجات ولانا ہے۔ پس مغرب کے ان افکار کے مقابلے میں اسلام کا نقط نظریہ ہے کہ اسلام ان تمام امور کے لیے حق دخالت محفوظ رکھتا ہے۔ پس حقوق بشر کا صحیح معنی سے سے کہ انسان ہر مقام پر آزاد ہے اور سے آیت انسان کے اس حق حیات کو بیان کرتی ہے:

> مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا... جس کسی نے ایک کوقل کیا، جب کہ یول خون کے بدلے میں یا زمین میں

فساد کھیلانے کے جرم میں نہ ہوتو گویا اس نے تمام انسانوں کوتل کیا۔ اللہ

لینی دوچیزیں انسان کے اس حق حیات کوسلب کرسکتی ہیں: ایک زمین میں فساد اور دوسرا قتل۔ پس تھم قصاص جو اسلام نے قاتل کے لیے لازم قرار دیا ہے، وہ حقیقت میں نہ صرف حق حیات سے تعارض نہیں رکھتا بلکہ اس کے حق حیات کا محافظ ہے۔ پس واضح ہو گیا کہ دین اور قانون، مصالح کی بنیاد یر آزادی کو محدود کرسکتا ہے۔ البتہ رہا یہ سلد کہ کون سی مصلحت کی خاطر آزادی کومحدود کیا جا سکتاہے؟ یہ ہمارے اور دوسرے مکاتب فکر کے درمیان مورد اختلاف ہے۔ ہم مسلمان مصالح معنوی کی خاطر آزادی کومحدود کرنے کے قائل ہیں، جب کہ مغرب اور دشمنان اسلام صرف مصلحت مادی کومحدودیت کی بنیاد قرار دیتے ہیں۔

> حضرت آقائے مصباح بزدی اسی مطلب کو واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: تمام دنیا میں یینے والے یانی کوز برآلود کرنا جرم ہے اورجو بہجرم کرے وہ سزا کامستی ہے۔ کیونکہ لوگوں کی صحت کے لیے نقصان دہ کام کیا ہے۔ اسی طرح اگر مارکیٹ میں کوئی ایسی چیز موجود ہو جوصحت کے لحاظ سے مضر ہوتو سب یہی کہیں گے کہ اس کو نہ خریدا جائے، نقصان دہ ہے۔ پس معلوم ہوا ایک الیم چیز کو رواج دینا جو انسانی صحت کے لیے نقصان دہ ہو، جرم جانا جاتاہے اور

قابل سزاہے۔

ہارا سوال یہ ہے کہ ایک مادی مسلحت کی خاطر تو آزادی کو محدود کیا جا سکتا ہے، لیکن کوئی

الیی حرکت اور جرم جومعاشرے کی روحانی اور معنوی مصلحت کے لیے ضرر رساں ہو، اس کی خاطر آزادی کو کیوں نہیں محدود کیا جا سکتا ؟

پس اس ساری بحث سے یہ نیچہ نکاتا ہے کہ اسلام کے تمام قوانین حقوق بشر کو تحفظ فراہم کرتے ہیں اور کوئی قانون اسلام اگر کہیں انسانی آزادی کو محدود کرتا ہے تو وہ ایک عظیم انسانی مصلحت اور مقصد کی خاطرتا کہ اس انسان کو ابدی سعادت فراہم کر سکے۔ البتہ آج کی دنیا میں وہ مغرب جہاں ہمیشہ حقوق بشر کا نعرہ لگا کر مسلمانوں پر حملے کیے جاتے ہیں، سب سے زیادہ حقوق بشر کی پامالی انہیں ممالک میں ہوتی ہے۔

### آزادي اورمختلف نظريات

یہ ایک مسلم حقیقت ہے کہ دنیا کے کس کمتب اور ایڈیالوجی (Idealogy) میں مطلق آزادی کو قبول نہیں کیا گیا۔ کوئی بھی سالم عقل اس کی اجازت نہیں دیتی کہ ہر فر د معاشرے میں آزاد ہے، اس کا جو دل چاہے کرسکتا ہے۔ پس تمام انسان اس اصول کو کم از کم قبول کرتے ہیں کہ اجتماعی زندگی میں افراد کے لیے محدودیت موجود ہے۔ بحث اور اختلاف ان حدود کے تعین کے حوالے سے ہے کہ یہ محدودیت کس حد تک ہے۔ اس حوالے سے آقای مصباح فرماتے ہیں:

#### تین مشہورنظریات یائے جاتے ہیں:

ا۔ افراد کے لیے آزادی قانون کی حد تک ہے۔ لیخی انسان وہاں تک آزاد ہے جہاں تک قانون اس کو اجازت دیتاہے۔ یہ نقطہ نظر رکھنے والوں سے سوال یہ ہے کہتم نے خود مقنن کے لیے یہ قانون کیوں بنایا ہے کہ وہ ہرشم کا قانون نہیں بنا سکتا۔ پس اس کا مطلب یہ ہے کہ قانون بنانے والا بھی محدود ہے، وہ ہرشم کا قانون نہیں بنا سکتا۔ پس حقیقت میں تم بھی محدودیت کے قائل ہو۔ ہم بھی یہی کہ جارا قانون اسلام ہے اور اسلام میں یہ محدودیت موجود ہے۔ لہذا کسی کو اسلام کے ان قوانین پر اعتراض کا حق نہیں ہونا چاہے۔ کیونکہ آپ کے بقول آزادی کی حد قانون ہے اور ہمارا قانون اسلام ہے۔

۲۔ آزادی اس حد تک کہ دوسروں کے حقوق پامال نہ ہوں۔ یہ کلتہ نظر اگر چہ پہلے والے نظریے جسے قدرے بہتر ہے، گرینظریے بھی ناقص ہے۔ کیونکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر انسان ایسے حقوق رکھتا ہوجن کا ذکر قانون میں نہ آیا

ہوتو اس کو قبول کرنا چاہیے۔ پس اس نظریے کا نیخہ یہ ہوا کہ ہمارے لیے پچھ مخص شدہ حقوق ہونے چاہئیں تاکہ پت چلے کہ اس کام سے کسی کا حق سلب تو نہیں ہور ہا۔اب سوال یہ ہے کہ یہ حقوق کون معین کرے گا اور اس کا معیا رکیا ہے؟

پس یہ نقط نظر بھی کامل نہیں ہے، کیونکہ حقوق بشر میں کوئی معیار معین نہیں ہے، جس کے فیتے میں کہا جا سکے کہ یہ حق ہے اور یہ حق نہیں ہے۔ مثال کے طور پر عورت اور مرد کی میراث میں برابری۔ مغرب والے کہتے ہیں کہ برابری والے قانون کے مطابق یہ میراث برابر ہونی چاہیے۔ گر اسلام یہ کہتا ہے کہ عورت کا حق ہی اتنا ہے کیونکہ اس کا نان نققہ اس کے شوہر کی ذمہ داری ہے۔ کس یہ سوال اپنی جگہ پر باتی ہے کہ ان حقوق کو کون مشخص کرے گا اور اس کا معیار کیا ہوگا؟

سرآزادی کی حدیہ ہے کہ دوسرول سے سلب آزادی نہ ہو۔ اس نظریے کو عام طور پر دین مخالف لوگ بیان کرتے ہیں۔ اس نظر فظر میں کیا نقص ہے؟ اس کو ایک مثال کے ذریعے واضح کرتے ہیں۔ اگر کوئی فردسڑک پر آکر خود کو آگ لگا دے یا خود کشی کرے تو اس نظریے کی روشی میں اس کو بیہ آزادی حاصل ہوئی جا ہیں۔ کیونکہ اس سے دوسروں کی کوئی آزادی سلب نہیں ہوتی۔ اسکی اپنی جان میں بیٹ بیٹل قانونا جائز ہونا چاہیے اور اگر کوئی فرد اس خود کشی کرنے والے کو روکتا ہے تو کیونکہ اس نے ایک انسان کی آزادی کوسلب کیا ہے تو اس کوسزا ملنی جائے ہے۔ اب سوال یہ ہے کیا عقل اس بات کو قبول کرتی ہے؟ سالے پس آزادی کے حوالے سے بیان کے جانے والے تیزوں نظریات ناقص ہیں۔

اب سوال یہ ہے کہ جس معاشرے میں عریانی اور فحاشی پھیلا کر جوانوں کے جذبات کو ابھارا جاتا ہے۔ کیا یہ بھی سلب آزادی ہے یا نہیں؟ اگر ایک خاتون نیم عریاں لباس اور میک اپ کر جوانوں کے جوانوں کے سامنے کہ جوشادی کی قدرت کے جوانوں کے سامنے کہ جوشادی کی قدرت نہیں رکھتے، کیا اس سے ان کے جذبات مجروح نہیں ہوں گے؟ یہ فعل دوسروں سے آزادی کوسلب کرنا کہلائے گا یا نہیں؟ یقیناً یہ دوسروں کی آزادی کو سلب کرنا ہے اور ان برے اعمال سے معاشرے میں ایسے منفی اثرات پیدا ہوتے ہیں جو انسان کے لیے فساد یعنی اس کے الہی سفر میں رکاوٹ کا باعث بنے ہیں۔ الہذا اسلام نے ان کومحدود کیا ہے۔

اس ليے قرآن مجيد ميں خطاب ہوا: وَلَا تَبَرَّ جُنَ تَبَرُّ جَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُ وَلَى ... اور قديم جاہليت كى طرح اسين آپ كونماياں نه كرتى پجروس

#### آزادی اور حجاب

اسلام کے جاب والے تھم پر بھی اعتراض کیا جاتاہے کہ بہ تھم خواتین کی آزادی سے منافات رکھتاہے اور خواتین کی ترقی میں رکاوٹ ہے اور ایک لحاظ سے مقام انسانیت کی تو بین ہے۔
کیونکہ انسان کا شرف و مقام اس کے حقوق میں سے ہے اور جاب کو لازم قرار دینا ایک قتم کاظلم ہے اور خواتین کی آزادی کو سلب کرنا ہے۔ عالم اسلام کے عظیم مفکر شہید بر گوار شہید مطہری اس سوال کا جواب دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

پہلی بات تو یہ ہے کہ عورت کو گھر کی چار دیواری کے اند بند کرنا اور ہے اور جاب اور چیز ہے۔ ان دونول میں فرق ہے۔ اسلام نے عورت کو گھر میں قید رکھنے کی بات نہیں کی، بلکہ اس پر پردے کی ذمہ داری عائد کی ہے۔ یعنی عورت جب کسی نامحرم کے سامنے آئے تو اس کے لباس کی ایک خاص کیفیت ہونی چاہیے اور بیر نہ عورت کی آزادی کو سلب کرنا ہے اور نہ دوسروں کے حقوق کی پامالی ہے، بلکہ صالح معاشرے کی تشکیل اور اجماعی مصلحوں کی خاطر عورت اور مرد، دونوں کی پچھ ذمہ داری بنتی ہے۔ البنا جاب عورت کے لیے نہ صرف محدودیت نہیں ہے، بلکہ اس کے احرام و کرامت میں اضافے کا عاص نہ کی عاص نہ کا خالف ہے، نہ مارکیٹ میں شاپنگ کا مخالف ہے، بلکہ صرف بیر تقاضا کرتا ہے کہ عورت جب گھر سے باہر آئے کا مخالف ہے، نہ مارکیٹ میں شاپنگ کا مخالف ہے، بلکہ صرف بیر تقاضا کرتا ہے کہ عورت جب گھر سے باہر نکلے تو اس انداز اور اس لباس میں نہ آئے جو دوسروں کے جذبات کو باہر نے کا باعث بینے اور اس کا چلنا اور حرکات الی نہ ہوں جس سے معاشرے پر منفی اثرات پڑیں۔ فل

### اسلام میں غلامی کا تصور

مغرب کی طرف سے اسلامی قوانین پر جہاں اور بہت سارے اعتراضات کیے جاتے ہیں، وہاں ایک اعتراض سے بھی کیا جاتا ہے کہ اگر اسلام آزادی کو ایک قدر (value) جانتا ہے تو پھرغلامی کا تصور جو اسلام کے اندر پایا جاتاہے، یہ کیوں ہے؟ کیابہ انسان کے مقام و شرف کے

خلاف نہیں ہے؟

اس کاجواب واضح ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ اسلام میں صرف ایک مقام پر غلام بنانا جائز ہے اور وہ یہ ہے کہ جب کافر حربی سے جنگ ہو جائے تو پھے مخصوص شرائط کے تحت اس کو غلام بنایا جا سکتا ہے۔ اب ان قید یوں کے متعلق چند کام فرض کیے جا سکتے ہیں:

ا۔ ان کو آزاد کر دیا جائے۔ یہ عاقلانہ کام نہیں ہے کہ معلوب وشن کو دوبارہ موقع دیا جائے کہ وہ پھرسے تیاری کر کے جملہ کرے۔

۲۔ان کو بھانس برچڑھادیا جائے۔

سوان قیدیوں کو تمام مسلمانوں میں تقسیم کر دیا جائے تا کہ مسلمان ان کی تربیت کریں اور نتیجة بیآ ہستہ آہستہ اسلام قبول کرلیں۔

پس بہتیرا فرض معقول دکھائی دیتا ہے۔ البذا نہ بہ مقام انسانی کی توہین ہے، کیونکہ بعض اوقات جنگ سے گرفنار شدہ ایک کنیز سے ایک معصوم امام پیدا ہوتا ہے جو پورے انسانی معاشرے کی رہنمائی کرتا ہے۔ پس اسلام نے اس کنیز کو بہت بڑا مقام دیا ہے اور پھر ان غلاموں کو گنا ہوں کے کفارے میں بھی آزاد کیا جا سکتا ہے اور ان کوخریدا جا سکتا ہے۔ پس بہ غلامی حقیقت میں کفار کے لیے بہت بڑی خدمت ہے۔ اس کے علاوہ باقی استعار واستبدکی غلامی کی اسلام نفی کرتا ہے اور اسلام کا پیغا م ایسی غلامی سے نجات دلانا ہے۔ کیم امت، مجد داسلام، عظیم رہبر، حضرت امام خمیثی اور اسلام کا پیغا م ایسی غلامی سے نجات دلانا ہے۔ کیم امت، مجد داسلام، عظیم رہبر، حضرت امام خمیثی کے سیاسی نظر بے کی روشنی میں آزادی کیا ہے؟ اس بحث کو اپنے اس مقالے کا حسن ختام قرار دیتے ہیں۔ امام خمیثی انسان کو خود محتار اور آزاد جانتے ہیں لیکن نہ مستقل بلکہ خداوند متعال کے ارادے اور مشیت کے تے آزادی۔

امام خمینی (م۱۹۸۹ء) اور آزادی

امام تمینی کی نظر میں آزادی انسان کا سب سے پہلاطبعی اور خدادادی حق ہے۔ حکومتیں لوگوں کو آزادی نہیں دلاتیں بلکہ خالقِ انسان نے انسان کو آزاد پیدا کیا ہے۔ اسی آزادی تخلیقی کی طرف مولائے کا کنات حضرت علی ابن ابی طالب - نے اشارہ فرمایا ہے:

الا تكن عبد غيرك و قد جعلك الله حرا\_ الله

اے اِنسان تو کسی کا غلام نہ بن، خدانے تھے آزاد پیدا کیا ہے۔

امام حمینی فرماتے ہیں:

آج دنیا والے بشر کے حقوق اولیہ کا مطالعہ کر رہے ہیں ۔بشر کا پہلاحق سیہ

ہے کہ وہ یہ چاہتا ہے کہ آزاد رہے اور اسے آزادی بیان حاصل ہو۔ کے

پس امام خمینی کے اس بیان کی روشی میں امام نے آزادی کوبشریت کا سب سے پہلاتی
جانا ہے اور انسانوں کو اپنے اس حق کو لینے کی رغبت بھی دلائی ہے۔ ایک انٹرویو میں فرماتے ہیں:
اسلام سے زیادہ غیر مسلم اقلیتوں کو کون آزادی دیتا ہے؟ وہ بھی اپنے بنیادی
حقوق جو خدانے تمام انسانوں کے لیے قرار دیے ہیں، سے استفادہ کریں۔
ہم مکمل طور پر ان کی حفاظت کرتے ہیں۔ اسلامی جمہوری ایران میں کیمونسٹ
ہم مکمل طور پر ان کی حفاظت کرتے ہیں۔ اسلامی جمہوری ایران میں کیمونسٹ
بھی اپنے نظریات کو بیان کرنے میں آزاد ہیں۔ طلاحت کی خداداد ہوں کو دیتی ہے، بلکہ فرماتے ہیں:
امام خمین کی نظر میں آزادی ایس چی خداداد کوحاصل کریں اور حکومتوں کی ذمہ
داری ہے کہ وہ لوگوں کے اس حق خداداد کوحاصل کریں اور حکومتوں کی ذمہ
داری ہے کہ وہ لوگوں کے اس حق خداداد کوحاصل کریں اور حکومتوں کی ذمہ

اسی حوالے سے فرماتے ہیں:

اسلام میں آمریت نہیں ہے. ہرگز نہ بھی تھی اور نہ بعد میں ہوگی۔اس شدو مد سے آمریت کی نفی فرمائی ہے۔

امام خمین ؓ نے جہاں آزادی کو بشر کا بنیادی حق اور حق خدا دادی قرار دیا ہے، وہاں اس آزادی کی حدود بھی بیان فرمائی ہیں۔

امام خمینی کا نظریہ ہے کہ اسلامی حکومت کی بنیادی طور پر دو ذمہ داریاں بنتی ہیں۔ ا۔ اسلامی احکام کا نفاذ۔

۲ \_ لوگوں کی آزادی کی حفاظت \_

ہمیں ظلم نہیں کرنا چاہیے۔ لینی یہ جانے کی ضرورت نہیں ہے کہ لوگوں کے گھروں میں کیا ہو رہا ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ کسی کوئ بھی نہیں کہنچتا کہ قمار خانہ یا عیش وعشرت کا اڈا بنائے۔ اسلامی حکومت میں الیی چیزوں کے خلاف قیام کرنا ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ خدا کے احکام نافذ ہوں۔ دوسری طرف سے اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے کہ لوگوں کو مطمئن کرے۔ تمام چیزوں میں اگر بعض لوگوں متج ہر بہنس لینی کمکینی گناہ وفساد کرنا چاہیں تو ان کو بھی عبیہ کرنی چاہیے۔ وا

عیتجہ: گزشتہ تمام بحث اور بالخصوص امام خمینی کے سیاسی نظریے کی روشی میں یہ فیتجہ لیا جا سکتا ہے کہ اسلام اصل آزادی کو ایک قدر جانتا ہے اور انسان کی آزادی کو انسانی قدر سے تعبیر

کرتاہے اور اسلامی حکومت کی ذمہ داری ہے کہ لوگوں کی آزادی کی حفاظت کرے۔لیکن آزادی اسلامی قانون کے سائے تلے اور اسلامی حدود کے اندر ہو اور امام خمین ؓ نے اسی آزادی کو قانونی آزادی کا نام دیاہے اور قانونی آزادی سے مراد بھی اسلامی قوانین کے تحت آزادی ہے اور یہ آزادی حقیقت میں انسان کی ترقی میں خصرف حقیقت میں انسان کی ترقی میں خصرف رکاوٹ نہیں ہے، بلکہ اس کے الجی سفر میں معاون اور مددگار بھی ہے۔

\*\*\*

### منابع ومصادركي فهرست

ا مصباح يزدى ،دين وآزادى \_ ل

٢ لبوف ١٥٨ع

--- -۳\_فخر الدین رازی ،مباحث مشرقیه -

۳ سورہ بقرہ۔ آیت ۲۵۲ ۵۔علامہ طباطبائی تفیر المیز ان رجے۔ ۲۔ آیت نمبر ۲۵۲ کے ذیل میں

٢ ـ سوره بقره \_آيت \_الل

4 محسن قرائتی تفسیر نور \_جلد \_!

۸\_دین وآزادی ص\_هی

٩\_سوره توبه آيت ١٩

٠١ ـ سوره انفال \_آيت ٩٣٨

اا سوره مائده -آبیت ۳۸

۱۲ سوره ما نکره به آبیت ۳۲

۱۳ دین وآزادی ص۲۲

سا\_سوره احزاب سس

۱۵\_مسئله جاب فهبيد مطهري ص ۸۸

١٢ - نهج البلاغه \_

۷ا\_ صحيفه نو ر\_ج\_۲\_ص\_۴ ال

۱۸ صحیفه نور -ج -۳ -ص - ۸س

۱۹ صحیفه نور -ج - ۱۱۸ ص - ۱۱۸

#### كتاب شناسي

## نور بخشیہ اوران کے علمی آثار

سید حسین عارف نقوی اسلام آباد ہلا مولف محقق، کتاب شناس ، تذکرہ نویس

نویں صدی ہجری میں جب کشمیر میں شیعوں کا قتل عام ہوا تو اس وقت کے زعمائے شیعہ نے سوچا کہ اب کیا کیا جائے تو بعض علاء نے یہ مشورہ دیا کہ کسی ایسے صوفی سلسلے میں پناہ لے لی جائے جو شیعیت سے قریب ترین ہو وہ سلسلہ تھا، نور بخشیہ جس کے بانی شاہ سید محمہ نور بخش (م ۸۹۹ھ) صاحب کتاب الفقہ الاحوط تھے۔ چنانچہ کچھ تعداد اس سلسلے میں مسلک ہوگئ اب نور بخشی جہاں کہیں بھی ہیں، ان کا بنیادی تعلق بلتتان کے علاقے نچلو اور شگر سے ہے۔ گا تخچے (خمیو) میں ستر فیصد، شگر میں ہیں فیصد اور کھر منگ میں ایک فیصد سے کم نور بخشی ہیں۔ جب کہ وادی روندو میں کوئی نور بخشی نہیں ہے۔

نور بخشیوں کا کلمہ طیبہ لا اللہ الا الله محمد رسول الله علی ولی الله فاطمة امة الله الحسن و الحسین صفوة الله علی محبیهم رحمة الله وعلی مبغضیهم لعنة الله ہے۔ اذان وا قامت میں شہادت ثالثہ، حی علی خیر العمل اور اس کے بعد دو مرتبہ محمد اور علی خیر البشر پرسے ہیں۔ امامت انمہ اثنا عشر اور ان کا معصوم ہونا ان کے عقائد میں شامل ہے۔ تلقین میت میں ائمہ اثنا عشر شامل ہیں۔ البتہ حضرت علی علیہ السلام کا نام تین مرتبہ لیتے ہیں جس کی وجہ ظاہر ہیں ائمہ اثنا عشر شامل ہیں۔ البتہ حضرت علی علیہ السلام کا نام تین مرتبہ لیتے ہیں جس کی وجہ ظاہر ہے۔ چہاردہ معصوم علیم السلام کے یوم ولادت اور یوم شہادت مناتے ہیں۔ جب کہ یوم شہادت کو علی کی کتاب تذکرہ علمائے امامیہ پاکستان (شالی علاقہ جات) طبع اسلام آباد کامطالعہ کیا جائے۔ ذیل کی کتاب تذکرہ علمائے امامیہ پاکستان (شالی علاقہ جات) طبع اسلام آباد کامطالعہ کیا جائے۔ ذیل میں اُن کی کھو اُن کتب کی فہرست دی جارہی ہے، جن کے مصنفین /مولفین کا تعلق پاکستان سے کہ ہی کتاب میں اور زبان میں ہے، جس کا ذکر توسین میں کر دیا گیا ہے اور آنے والے نمبر پر کتاب اس کا کسی اور زبان میں ہے، جس کا ذکر توسین میں کر دیا گیا ہے اور آنے والے نمبر پر کتاب اس کا کسی اور زبان میں ہے، جس کا ذکر توسین میں کر دیا گیا ہے اور آنے والے نمبر پر کتاب اس کا کسی اور زبان میں ہے، جس کا ذکر توسین میں کر دیا گیا ہے اور آنے والے نمبر پر کتاب اس کا

رجمہ ہے:

ا- آئینه اسلامی: مولانا شکورعلی انور کوروی ـ

چوده صوفیانه نعروں کی تشریح

نظر ثانی علامہ محمد بشیر آف اسلام آباد نے فرمائی ہے۔ ان کے اپنے الفاظ میں:
نور بخشیوں میں بگاڑ پیدا کرنے کے لیے ماضی میں بہتیرے مفاد پرست
عناصر نے ہماری المیازی شان کو بری طرح متاثر کیا اور ہمارا دائرہ طاق حد
تک گھٹ گیا۔ آج بھی بعض عناصر کلمہ نمبر اا (مذہب ...صوفیہ) میں ترمیم و

اضافے کی کوشش میں لگے ہوئے ہیں۔ص ث

ان کلمات کا انتساب میر سمش الدین عراقی کی طرف بحواله کتاب ''طبقات نوریه ''کیا گیاہے لیکن''طبقات نوریہ''کی نسبت میر عراقی کی طرف صد در صد نا درست ہے۔

ندوة الاسلامية نور بخشيه ١٩٨٨ ء،٢٣٢ص

ا ـ الف: ارض بلتستان: الحاج محمد ابراجيم زائر (مرتب)

بلتتان کے بارے میں کھے گئے بعض مضامین ومنظومات کو مرتب کیا ہے۔

عنوانات:بلتستان، تاریخ کے آئینے میں۔بلتستان میں تاریخی ارتقا ، ادب اوربلتستان، لوک ادب۔ تحقیقی جائزہ،بلتستان میں جشن بہاراں۔بلتستان میں نمکین چائے کی روایت۔بلتستان کے تاریخی آثار۔بلتستان میں عزاداری کی ایک جھلک ۔بلتستان میں رسم شادی کی ایک جھلک۔ کرلیس کامختصر تعارف

خیلو: زائر جزل سٹور (براہ)۱۹۹۳ء، ۲۸سص

٢ اسلامي جمهوريه ما كستان مين فرقه واريت:

ادارة الصفا جامعہ اسلامیہ صوفیہ امامیہ نور بخشہ کراچی نے سیرہ معصومین جلد دوم شائع کی مخصی اس میں جمعی علی کا ذکر بھی آگیا تھا نور بخشیوں کی دوسری تنظیم خدوة الاسلامیہ نے اس کتاب کی مخالفت میں فقاوے حاصل کئے اور مصنفین کو غیر مسلم قرار دیا زیر نظر کتاب میں جمعیف علی کر نفصیلی بحث ہے بعض اُن کتب کی عبارات نقل کی گئیں ہیں جن میں جمعیف علی کا ذکر ہے۔
کراچی :ادارة الصفا جامعہ اسلامیہ صوفیہ امامیہ نور بخشیہ ٹرسٹ ، پسم ص

اعتقادیہ (عربی) شاہ سیر محمد نور بخش موسوی قہتانی (م ۱۹۸ھ)

اصول عقائد اسلامیہ :ابو یاسر
کراچی انجمن صوفہ نور بخشہ ، ۱۹۸۵ء ، ۱۹۸ھ)

```
اطمينان القلوب: اخوند محمد ابراجيم
اس کتاب کے لکھنے کی غرض زنگ آلود دلوں کو ذکرالی کے دوامی ورد سے شفاف اور مطمئن کرنے
                                     ندوة الاسلامية نور بخشيه بإكستان ،١٥٥ اله ١٩٩٣ ام ١٩٩٠
                                                    اظهار الحق : الوعمار بن ابراہیم
         نور بخشیہ کے عقائد ونظریات کا تذکرہ بعض غلط فہیوں کا ازالہ بھی کیا گیاہے۔
                                 کراچی :انجمن صوفیه نور بخشیه ،۱۹۸۲ ء، م، ۵۰اص
                                           انسان نامه (فارسی ): شاه سیدمحمه نور بخش
                                             انسان نامه: سيدحسن شكري ايْدُووكيٺ
                                                                            ترجمه معمتن
عنوانات :سراور بال سے انسان کی پیچان ،رنگ سے انسان کی پیچان ،اسلامی مملکت کی کامیابی
کے رموز ،ارباب قلوب کے مراتب ،ولی الله کی تعریف واقسام ،ولی الله کے ایک حال پر قائم نه
                                                      رہنے کا فلسفہ جبل اللہ کسے کہتے ہیں ۔
                         كراجي :اداره الصفه حامع اسلاميه صوفيه امامية و ربختيه ،١٣١٥ هـ ٢٢ص

 انوار حج : مولانا غلام حسن

                                                                               احكام في :
                                           بلتستان محمود كمال نيابازار سكردو، ۱۹۸۴م، ۱۸۵ ص
                                         اوراد(عربی):سیدعلی همدانی (م۸۷ه)
                                                            اوراد:سيدمحمه قاسم شاه
                                                                       فارسي ميں ترجمه
                                                      جالندهر: گلینه بریس ۱۹۲۸ء۸۸
                                            اوراداميريه (عربي):ميرسيدعلي همداني
                                                     اوراداميريه:غلام حسن بلتستاني
                                تين ابواب ٢٢عناوين ترجمه مع متن وسوائح مير مداني، لا مور:
                                                       ندوه اسلاميه نور بخشيه ۱۹۷۸،۸۱۹
برابین قاطعه درجواب کتاب میرسیدمحدنور بخش اورمسلک نو بخشید :سیدحسن شاه موسوی
                                                                                   شگری
```

جب ڈاکٹر غازی محمد تعیم کی کتاب میر سیدمحمہ نور بخش اور مسلک نور بخشیہ 'شائع ہوئی تو نور تخشیوں کی واضح اکثریت نے اس کتاب کے متن سے اختلاف کیا زیر نظر کتاب اس کا رد ہے۔ عنوانات علم تاریخ کی اہمیت، مسلک صوفیہ نور بخشیر بر تحقیق کرنے والوں کی تقسیم ،مسلک نور بخشی میں رخنہ اندازی کا آغاز ،نور بخشیوں کی باہمی چپتلش کا آغاز علمائے صوفیہ امامیہ نور بخشیہ کے پیش کردہ نکات ،علائے صوفیہ نور بخشیہ کے پیش کردہ نکات ،مسلک نور بخشیہ کی بنیاد کھوکھلی کرنے کے لیا کھی جانے والی کتابیں اور ان کے مندرجات جن سے نعیم نے استفادہ کیا ،حضرت امام مہدی علیہ السلام علائے تصوف کی نظر میں ، کشف الحقیقت میر سید محمد نور بخش کی تصنیف ہے۔

شگر، ۱۰۰۱م،۱۵۳۳ص

تاریخ بلتستان:غلام حسن سهروردی نور بخشی

کتاب جو ابواب برمشمل ہے: تاریخ بلتسان، بلتسان کے قدیم فداہب ، بلتسان میں اشاعت اسلام، مضافات بلتستان مين اشاعت اسلام، بلتستان مين استحكام اسلام ، بلتستان مين فرقد بندى مجسنين بلتستان \_سيدعلى مدانى شاه سيدمحمه نور بخش ،سيدمحمه نور بخش كاند بب

میر بور (آزاد کشمیر):وری ناگ پبلی کیشر ۱۹۹۲م، ۱۹۷

تخفة الاحباب (فارسي) محموعلي تشميري (م٥٠١ ١٣٣٣م)

تخفه کشمیر: محمد رضا اخونزاده

اس ترجمے بر موجود ہ پیرنور بخشیہ سید محد شاہ نورانی کی تقریظ موجود ہے

كتاب بنيادي طور ير ميرسمس الدين عراقي (م٩٣٢ه ع)بت شكن كي تشمير مين اسلامي خدمات اور بت شکنی پرایک متند تاریخ ہے۔

عناوین باب سوم :ملا عبد الرحمان کی سادات کے ساتھ عداوت ملاعبد الرحمان جامی (٨٩٨هـ) کی حضرت علی علیہ السلام سے دشمنی ، جامی کی شاہ فیض بخش بن سیدمجمہ نور بخش سے دشمنی

آزرده شدا ز دست دوعبدالرحمٰن آن تنظ برال براند وين تنظ

حيدر اسد الله إمير مردان آن یک پسر ملجم وایں جامی

زبان

بعض عبارات واشعا ركا ترجمه نهيل كيا كيا مثلاً تخفة الاحباب مين مندرج مير عراقي

کے درمیان دلچسپ گفتگواس گفتگو کے درج ذیل جملے ملاحظہ فرمائیں حضرت خضر نے فرمایا: ''امامن ہم بشما نضیحتی می کردم ووصیتی می نمودم اگر قبول می نمودید گفتم ہر چه میفرائید بسر وچیثم قبول

دارم \_\_\_\_الله سجانه وتعالى چنان توفق ارزانى فرمايد كه بزار بزاركا فرزّنا ردا رمشرك اشراررا مسلمان سا زيد ودر دين اسلام ودائره ايمان در آريد ثواب جمله اين عبادت وجزاى تمامى ايس طاعات عندالله آل حقدار معظم وكرم نبا شد كه يك مردى حنى يا شافعى يا كسيكه مخالف المذبب باشد نفيحت نموده محبّ وموافق سازيد بمذاهب ائمه عظام درآيد"\_

تخده الاحباب (قلمی)مملوکه پیر نور بخشیه سید محد شاه نورانی صفحات ۲۸-۲۳۷ خپلو: برات لا بسریری برق چین ، ۱۲۲۱ه د ۱۹۹۷م ۵۹۲

الله المحاب (جلداول) واكثر غلام رسول خان

اصل نسخ فارس کی ترتیب وقد وین توسیم متن ترجمه مع حواشی و تعلیقات و ضمیمه جات صرف باب اول

متن فارسی از صفحه ۹۳ تا ۲۵۰ وترجمه از صفحه ۲۵۱ تا ۷۲۷

عناوین: شرح حیات مصنف ، شمیر میں فاری تذکرہ نولی کے ارتقاء میں تحفۃ الاحباب کا مقام ،نور بخشیہ کی تہذیب وتدن

سری نگر: جان پبلی کیشز ،فروری ۲۰۰۲ م ۱۲۴ ص

١٦٠ الحجة البالغه في اثبات الامامية الصوفية النور بخشيه: حاجي محمر حسن نوري

حاجی صاحب نے اس سے قبل ایک کتاب بنام''الفرفۃ الناجیۃ''کھی تھی جس میں بیاطلاع دی گئی تھی کہ نور بخشیہ کا اصلی نام''صوفیہ امیہ نو ربخشیہ'' ہے۔ جناب غلام محمد حسن حسو نے اسکی رد میں ایک کتاب بنام 'صوفیہ نور بخشیہ' کھی جس میں بتایا گیا کہ اصلی نام'صوفیہ نور بخشیہ' ہے لفظ امامیہ زائد ہے زیرنظر کتاب اس کی رد میں ہے۔

عنوانات : فرب حقّه میں پیدا کردہ اختلافات کا پس منظر، قرآن کی روشی میں امامیہ صوفیہ نور بخشیہ کا ثبوت ، احادیث سے امامیہ صوفیہ نور بخشیہ کا ثبوت ، امامیہ صوفیہ نور بخشیہ کا ثبوت ازروئے کتب اسلاف کیاب ''رفع اختلاف''پرایک تحقیقی نظر، شاہ سید محمد نور بخش کا فدہب

بلتستان :المجمن صوفیه امامیه نو ربخشیه کرس ،۱۹۹۷م ،۱۳۵

حريم مساجد: ابوياسر

کراچی : انجمن صوفیه نور بخشیه ، ۱۲ص

١٦\_حزن البِكاء ( فارسي ): ابوالاحسان غلام محمر حقاني

تذكره واقعات كربلا

بلتستان: كتب خانه حقانيه كوروستو ، ۱۳۹ه ه/ ۱۹۷۰م، ۲۷ص

حقائق سے بردہ اُٹھتا ہے بمجلس علمائے نور بخشیہ یا کستان کتاب سیرة معصومین جلد دوم کے مندرجہ جات کی وضاحت ،۹۲۹ص حقائق نامه گذشتہ ہیں سال میں نور بخشبہ کے درمیان اختلافات دینی کی تاریخ ۔ سكردو: لا ثاني بريننگ بريس ١٠٠٠ حل العقدين: محمد بشير فاضل عربي براه والے نکاح خوان حضرات کی سہولت کے لیے صیغہ مای نکاح كراجي: ندوه اسلاميه ،١٩١٧ هـ/١٩٩٩م ، ١٩٩٠ دعوات صوفيه ترجمه مولانا محمد بشير اصل کتاب شاہ قاسم فیض بخش ابن سید محمد نور بخش کی مرتب کردہ ہے كراجي: ندوه اسلاميه نور بخشيه ياكتان،١٩٨٣، ١٩٨٠ 🖈 ده قاعده :غلام حسن نو رسجشي بدرساله حضرت شیخ مجم الدین كبرای كى عزلى میں تحرير كرده كتاب "الاصول العشر ه" كے آزاد فارسی ترجے کا ترجمہ ہے دس اصول: توبه، زېد، توکل ، قناعت ،عزت ، ذکر ،توجه ،صبر ،مراقبه، رضا ـ اسلام آباد:شاه جدان پبلی کشیر،۱۹۹۵م۲۲ ٢٢ ـ رساله اماميرللفرقة الامامية الصوفيه المعروف نور بخشيه (فارس ) (حصه اول از شاه قاسم ابن سيد محرنور بخش قهستانی ) اس رسالے کو حاجی محمد تقی لحسینی خطیب جامع مسجد کھر کوی مندک (حیلو) نے مرتب کیا حصہ دوم حاجی صاحب کی تالیف ہے۔ خپلو: المجمن صوفیه امامیه نور بخشیه کھر کوه مندک ،۱۹۹۳م ۱۴۵۰ص 🖈 رساله اماميه (فارسي): شاه قاسم فيض بخش ٢٣ ساله اماميه: اخوندمحر تقي خسيني خيلو: كهر كوه ١٩٩٢ء،٢٥٥ ٢٢ رسالة الفرقان في جمع القرآن وعدم تحريفه: شيخ سكندر حسين شيخ صاحب كي زير نكراني ايك كتاب "سيرة معصومين" ،جلد دوم شائع بوئي تقى جس مين ومصحف على ' كالجعى ذكركيا گياتھا۔ جس سے یہ غلط فہی ہوئی کہ شاید وہ تحریف قرآن کے قائل ہیں اس رسالے میں اس مسلد کو واضح کراچی:ادارة الصفا جامعه اسلامیه صوفیه امامیه نور بخشیه ٹرسٹ ، ۴۰۰۰ ۴۸،۸ ص 🖈 ـ رسائل شاه جمدان :غلام حسن حسو نور بخشی کبروی \_سبروردی مندرجه ذيل رسائل كالرجمه :تلقينيه عقبات بهدانيه ، درويشيه لا هور ،اورنثیل پبلشرز ۱۹۹۴م،۱۳۲ ص ٢٦ ـ رياض الاموات : مولانا غلام مهدى میت اوراس کے احکام كراجي: ندوه اسلاميه نور بخشيه كراجي ،۱۹۸۴ء،۸۸ص سفينه النوريه: محمر تقي حسيني عنوانات: اصول دین ،فروع دین ،ارکان ایمان ،تصوف کیاہے۔ جواز محافل محمد وآل محمطينة مجلس عزا دوثوابش عزاداري وجواز سينه كوبي ورخسار زني ونوحه خواني ، جواز شبيه علم ، زندگانی چهاده معصوم علیهم السلام۔ خپلو: گھر کوہ ،۱۹۹۲م،۲۳۷ص ۲۸ شاه سید کانفرنس (۱۹۹۰م):محمرجان ١٩٩٠م مين ضلع كوسل بال سكردو مين شاه سيد كانفرنس منعقد بوكي اس كانفرنس مين يره حان والے مقالات کو اکٹھا کیا گیاہے ۔ عنوانات :شاه سيد كا نظريد اخلاق ،شاه سيد كا نظريد جهاد ،سيدمحد نور بخش اسلام كعظيم بلغ بلتتان: نور بخشيه بوته فيدريش، ١٩٩٠م، ٥٩ص ٢٩ محيفه نور بخشيه در جواب كتاب صوفيه بمجلس مصنفين « کتاب صوفیه" از غلام حسن حسو کارد سكردو: اداره باب العلم ، ۲۰۰۰م، (۱۰+۵۰)ص ۳۰ صوفیه نور بخشیه حصه دوم : غلام حسن حسو مولانا محرحسن نوری امامیہ نور بخشیہ کے خیالات کا روت خپلو: برات لابرریی ،۱۹۹۸م، ۱۲اص الفقه الاحوط (عربي )شاه سيدمحمد نور بخش (م٢٩٥هـ) ا٣-الفقه الاحوط: علامه محمر بشير

عام نور بخشی حضرات کا اسی کتاب برعمل ہے۔ كرا چى : ندوه اسلاميه نور بخشير ،١٩٧٣م، (٢٠+٥٥٢) ص ٣٢ \_ فلاح المومنين حمزه على حياوي كتاب اصول وفروع وتعويزات وعمليات يرمشمل ب وبلی: جید برقی پریس ،۱۳۸۸ هه (۲۲۰)ص دوسری مرتبه ۱۹۸۹م میل لا بور سے چیکی ۳۳ -قاعدہ ابتدائیہ برائے نونہالان ملت :محد ابراہیم زائر بچوں کوقرآن شریف پڑھانے کا آسان طریقہ خپلو: زائر جزل سٹور براه ،۱۹۹۵م،۳۲۳ص 🖈. كتاب الاعتقاد (عربي ):شاه محمد نور بخش\_ ۳۲ ترجمه مع متن ترجمه مولانا محد بثیر، کراچی ، ۴۸م كتاب الاعتقاد في اصول الدين (فارسي ):سيدمحمر قاسم شاه شاه سید کی کتاب الاعقناد (عربی ) کا ترجمه لا مور: كاشى رام بريس ١٣٨٢ه، ٩٦ص الفتوة (فارسي )سيدعلى بهداني ٣١\_ كتاب الفتوة :عارف حسين مقدمه از غلام حسن حسو ، ترجمه مع متن سکردد: مدرسه شاه بهدان صوفیه نور بخشیه ۱۹۹۹م،۳۰ اص 🖈 ـ كشف الحقائق (فارى ): ميرسيد محمد نور بخش م (٨٦٩ هـ ) ٣٧ كشف الحقائق: غلام حسن حسو سكردو: ندوة الاسلاميه صوفيه نور بخشيه ياكستان ٢٦ص گلدسته اعمال برائے اہل تصوف جمحد ابراہیم زائر اعمال واجب ومسنونه خيلو: زائر جزل ستور،۱۹۹۲م،۱۱۱ص العلم معنفين اداره باب العلم ماضی قریب میں نور بخشیوں میں بیہ بحث چلتیٰ رہی کہ لفظ "امامیہ"ان کے نام کاجز ہے یانہیں ١٩٩٣م مين خانقاه چين (حيلو) مين اس موضوع بر مباحثه بهي بوا پيرنور بخشيه اور اکثر يت اس حق میں تھی کہ صوفیہ امامیہ لکھا جائے جب کہ بعض لوگوں کا خیال تھا کہ لفظ امامیہ حذف کر دیا جائے

کیونکہ اس لفظ میں شیعیت کا واضح رجحان پایا جاتا ہے بعد ازاں صوفیہ نور بخشیہ نے امامیہ نور بخشیہ کے خلاف ایک اشتہار شائع کیا زیرنظر کتاب اس میں اُٹھائے گئے سوالات کے جوابات پرمشمل صوفیه امامیه پاکستان ،۱۹۹۹، ۱۳۷۳ ☆ مجموعه رسائل: امير كبير سيدعلي جمداني ۴۰ امیر کبیر کے مندرجہ ذیل تین رسائل کا ترجمہ ا چہل مدیث (فارسی):اعجاز حسین غریبی ٢\_السبعين في فضائل امير المومنين (عربي):علامه غلام عباس كوري ٣ \_ رساله درمعرفت مذاهب الل تصوف (فارس ): اعجاز حسين غريبي یہ ترجے علامہ شیخ سکندر حسین برسپل جامعہ اسلامیہ صوفیہ امامیہ نور بخشیہ کراچی کے زیر گرانی ہوئے۔ کراچی: جامعه اسلامیه صوفیه امامیه نور بخشیه ٹرسٹ، ۱۹۹۹م، (۱۳۸) مجموعه قصائد نور بخشيه (بلتي ) ترجمه سيدخور شيد عاكم وسيدعلي موسوي ا کابرین نور بخشیہ کے کہے ہوئے قصائد دربارہ اہل ہیٹے۔ سكردو: جامعه سيدالعارفين ، ۱۰۰۰م ۱۲۴۰ ص مشارب الجنان مجمد ابراجيم زائر نمازعیدین ، جاندگر بن سورج گربن ، نماز زلزله ،استهاه مناز بای زیار ت چهارده معصوم ، نماز جنازہ کوالگ الگ احسن طریقے سے پیش کیا گیا ہے۔ سكردو:زائر جنزل سٹورېرا ه خپلو۲۲۴ص 🖈 مكارم الاخلاق (فارسي ): شاه سيدمحمد نور بخش ۳۳ مكارم الاخلاق: مفتى على محمد بادى شكرى عرفان ہر جمہ مع متن شكر: تصوف ويلفير سوسائل گلاب بور،١٩٩٣م،٣١٥ 🖈 چهل اسرار (فارسی منظوم): سیدعلی مدانی ۳۷- منشور ملك عشق ذاكثر غازي محرفيم کہا گیا ہے کہ سیدعلی ہمدانی نے ایک رات ایک ہی وقت میں اینے حالیس مریدوں کے گھر

دعوت میں شرکت کی اور ہر ایک کو ایک ایک غزل دی اگلے دن وہ تمام مرید اکتھے ہوئے اور وہیں

ان غزلوں کو اکٹھا کیا اور اس کا نام چہل اسرار رکھا زیر نظر کتاب انہیں جالیس غزلوں کے منظوم ترجے پیشتل ہے۔ - سے پ س کہ ہمان پبلی کیشنز ، ۱۹۹۷م، ۱۹۰س اسلام آباد : شاہ ہمدان پبلی کیشنز ، ۱۹۹۷م، ۱۹۰س ۴۵\_میرسید محمد نور بخش اور مسلک نور بخشیه : ڈاکٹر غازی محمد نعیم مصنف کے اپنے الفاظ میں ایک طویل مت سے کسی الی کتاب کی ضرورت شدت سے محسوں کی جارہی تھی جو نہ صرف میر سید محمد نور بخش کی حیات و تعلمیات کا مکمل تعارف پیش کرے بلکہ میر کے زمانے سے لے کر دور حاضرتک ایران کشمیر اور دنیا کے دیگر خطوں میں نور بخشیہ کی زہبی تاریخ کا بھی اجمالاً احاطہ کرے تا کہ جہاں غیرنور بخشی محققین کو اس مسلک کی تاریخ اور اسکے بانی کے حالات سمجھنے کا موقع ملے وہاں خودنور بخشوں کو بھی اینے تاریخی ورثے سے کماحقہ آگاہی حاصل ہو۔ صغیہ کتاب دس ابواب پرمشتل ہے ۔ماخذات کی فہرست طویل ہے۔ اسلام آباد:شاه بهدان پلی کیشنز ۲۰۰۰م،۹۰۵ص 🖈 بنجم البدى (فارس ) نُسِبَ إلى شاه سيدليكن بيسيد محمد واله كي تصنيف ہے ـ ۴۷ \_ مجم البدي : مولانا على محمد مادي شكري صرف حصہ اول کا ترجمہ ہے مع متن علامہ محمد بشیر نے نظر ثانی کی ہے۔ ندوة الاسلاميه كراجي ١٨٠٥ ۷۷۔ نغمات طیبہ (بلتی):محمد ابراہیم زائر الل بیت رسول کی محافل ومناقب کا انعقاد ذکر الل بیگ کا حصہ ہے ذکر الل بیٹ کوعبادت کا درجہ حاصل ہے خيلو:زائر جزل سٹور، ١٩٩٧م، ٢٨٥ ص ۴۸ نغمات طبیبه حصه سوم -خپلو زائر جزل سٹور ،۱۹۹۲م ،۲۴ ص 🖈 \_نفس شناسی (فارسی) شاه سیدمحمد نو بخش

رسالہ منھاج العارفین جو شاہ ہمدان کا تحریر کردہ ہے اس رسالے کا ایک اور نام درویشیہ بھی ہے بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بیرسالہ شاہ سید کا نہیں بلکہ شاہ ہمدان کا ہے۔

وم - نفس شناسی: سید حسن شاه شکری

عنوانات: باطنی امراض کی علت ، دل کی بیاری کی علت ، بربادی اعمال کے اسباب ، محبت پیرکی اجمیت یا ناپیندیده مرید کی علامت ۔

کراچی: ادارة الصفہ، ۱۹۹۵ء، ۲۲ص

۵۰ نماز صوفیہ نور بخشیہ: عارف حسین
خوب دیارہ ۲۰۰۳م، ۲۲۰

معیو: ۱۳۰۳م،۱۲۳ س ۵۱ سنور بخشی دیدنیات (قاعده-۱):مولانا غلام مهدی

كراچى : جامع مسجد صوفيه نور بخشيه ،١٩٨٢م،١٩٨٣

۵۲ نور بخشی دینیات (قاعده ب) مولانا غلام مهدی

كراچى : ندوه اسلاميه نور بخشيه ١٩٨٨م \_ ٢٢ص

۵۳ نور بخشی دینیات: سید جمال الدین موسوی و محمد بشیر برائے جماعت سوم نور بخشی طلباء ایمان کی بنیاد ونماز کا تذکرہ

برائے جماعت سوم کور بسی عنباء آبیان کی جمیاد وہ کراچی : ندوہ اسلامیہ نور بخشیہ ،۱۹۸۲م،۳۳۳

۵۴ م ورنجشی دبینیات حصه چهارم اسید جمال الدین موسوی و محمد بشیر

كراچى: ندوه اسلاميه نور بخشيه ۱۹۸۲م،۵۵ص

۵۵ نور بخشی دبینیات حصه پنجم: سید جمال الدین موسوی مجمد بشیر

كراچى : ندوه اسلاميه نور بخشيه ،۱۹۸۲م ۵۵ ص

84 - نور المونين - كشف التفاوت:

مولانا حزہ ولد خلیل احمد ۱۳۷۱ھ متمبر ۱۹۴۱کو مصنف نے ایک اشتہار بعنوان ''الاختلاف بین الصوفیہ نور بخشیہ وشیعہ املیہ ''شائع کیا بعد ازاں اس اشتہار کو کتابی شکل دی گئی شیعہ اور نور بخشیہ کے اختلافات کو اس کتاب میں وسعت دی گئی آخیر میں المحدیث کا بھی رد ہے۔

راولپندی: مدرد پریس ۲۲۴م

20\_ دعوات امامیصوفیه (فارس): مولا نا سید سلطان حسین اور ادووظا کف بلتتان: انجمن تحفظ فرقه نور بخشیه امامیه (خپلو)،

بمدردستيم پريس -

راولینڈی ،ایص

۵۸ تشریح الفرائض: مولانا غلام مهدی الفقه الاحوط کے باب الفرائض کا ترجمه

جامعه نور بخشیه ، 22ص - معانی الاسلام (عربی ) سیدمجمه قاسم شاه کھرکوی ۔ مجموعه کتاب نور بخشیه للفرقه ناجیه امامیه صوفیه معروف به نور بخشیه ،صفحات (۱۲۹ تا ۱۵۱) جالندهر: گلینه پریس ۱۰- مصائب عترة الطاہره (فارس ): سیدمجمه قاسم شاه سوله فصلیس : خبردا دن شہادت امام مظلوم بحضرت موسی گریستن حضرت قا ، رخصت گرفتن حضرت عباس از سید الشہد اء ، ذکر شہادت حضرت قاسم ،علی اکبر ،علی اصغر ،شہادت امام مظلوم مفاوت نمودن خیمه با، وداع اہل بیت به نعش مطہرہ امام ، ورود اہل بیت درشام ، ذکر اربعین ، ورود ، اہل بیت به مدینه طیبه ۔ کتاب مجموعه نور بخشیه صفحات (۱۵۲ ـ ۱۵۲)

\*\*\*

## عدلیه JUDICIARY اسلامی تعلیمات کی روشن میں

### از :روش علی م اسشنط پروفیسرایف جی کالج\_اسلام آباد

اسلامی حکومت کے نین ارکان (PARLIAMENT)، مجلس قانون ساز (JUDICIARY) ور انظامیہ (PARLIAMENT) اور انظامیہ (EXECUTIVE) ہیں۔ ہماری بحث عدلیہ کے بارے میں ہے۔ چونکہ عدلیہ کا تعلق عدل و انصاف قائم کرنے سے ہے، اس لیے ضروری ہے کہ سب سے پہلے عدل و انصاف کو واضح کیا جائے۔

### ا ـ عدل كامعني

عدل اور انصاف کو اسلامی حکومت کا سب سے بڑا مقصود سمجھا جاتا ہے۔ انبیائے کرام علیم اللام کی بعثت اور ادیان کی آمر، انسانی نظام حیات میں وسیع پیانے پراسی عدل کو قائم کرنے کے لیے عمل میں آئی ہے:

لَقَدُ ٱرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنِ وَآنُزَنْنَا مَعَهُمُ الْكِتْبَ وَالْمِيْزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسُطِ

...

بیٹک ہم نے اپنے رسولوں کو واضح دلائل کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان کو نازل کیا تا کہ لوگ عدل وانصاف پر قائم رہیں ...۔

اس آیت کریمہ میں تمام انبیاء کرام علیم اللام کے مبعوث ہونے کی غرض و غایت کا خلاصہ بیان کیا گیا ہے کہ ان کوشریعت، مجزات، نشانیاں، کتاب اور میزان وغیرہ عطا کیے گئے ہیں تا کہ لوگوں کو اس قابل بنایا جائے کہ وہ عدل و انصاف قائم کریں اور اس کو نافذ کرنے والوں

کے ساتھ مزاحت کرنے والوں کا مقابلہ کرنے کے لیے لوہا (طاقت وقوت) نازل کیا تاکہ ہر صورت میں عدل وانصاف قائم کیا جائے اور جو رکاوٹیس اس کے قیام میں آئیں، انہیں طاقت کے ذریعے روکا جائے۔ بنیادی طور پرکوئی بھی قوم یا کمتب فکر، عدل وانصاف کونظر انداز نہیں کر سکتا ساجی عدل اور انصاف براہ راست قوموں اور حکومتوں کی بقاسے جڑا ہوا ہے۔ قرآنی آیات کی تعبیر میں میزان جے دوسر لفظوں میں عدل کہا جاتا ہے، ایک طرف تو کا نئات اور پورے نظام ہستی پر حاکم ہے:

وَالسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ الْمِيْزَانَ ٥ ٢

اوراسی نے اس آسان کو بلند کیا اور میزان قائم کیا۔

اس آبيكريمه كى وضاحت كرتے ہوئے علامه فيض لكھتے ہيں:

و وضع الميزان و العدل بان وقر على كلِّ مستعدِّ مستحقَّة ووفى كلَّ ذى حقِّ حقّه حتَّى انتظم امر العالم واستقام كما قال رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم بالعدل قامت السّموات و الارضُ ـ ﷺ

الله تعالى في ميزان اور عدل كوقائم كيا ال طرح كه برصاحب استعداد، جو حقدار ہے، پرعنايت كرے اور ہر حقدار كواس كاحق دے، يہاں تك كه امرِ عالم فتظم ہوكر سيدها ہو جائے۔ جيباكه رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في الله عليه وآله وسلم في ارشاد فرمايا: عدل ہى كى وجه سے ساتوں آسان اور زمين قائم ہيں۔

یے عدل کی اسلامی تعبیر ہے، جس پرتمام کا نئات کا سہارا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر عدل نہ ہوتا تو اس کا نئات کا وجود بھی نہ ہوتا۔ پس یہ کا نئات اس عدل کی وجہ سے قائم ہے۔ آسان سے پانی برسنا، زمین سے اناج کا پیدا ہونا، سورج و چاند وغیرہ کا اپنے اپنے وقت پر آنا یہ سب عدل تکویٹی ہے۔ اس کے ساتھ تشریعی عدل ہے۔ انسانوں کو چاہیے کہ وہ اس میزان وعدل میں انحراف نہ کریں، ورنہ عدل اجتماعی اور انصاف ختم ہو جائے گا اور پوری دنیا ظلم و جور سے بھر جائے گا۔

دوسری طرف عدل، انسانی حیات کے نظام پر حاکم ہونا چاہیے تاکہ وہ عدل کے دائرہ سے خارج نہ ہو: اَلَّا تَطْخَواْ فِي الْمِيْزَانِ ۞ هما كهتم ميزان ميں تجاوز نه كرو۔

پس اسی آید کریمہ سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ عدل انسانوں کی زندگی کے نظام کو افراط اور تفریط سے محفوظ کرتا ہے۔ لینی خدائرہ حدود سے خارج کرتا ہے اور خدبی اپنی حدود سے گھٹاتا ہے۔

ڈاکٹر ابراہیم انس اپنی کتاب المعجم الوسیط میں عدل کے معنی اس طرح بیان کرتے ہیں:

العدل: الانصاف و هو اعطاء المرأماله و اخذهً ما عليه ـ ٢

عدل سے مراد انصاف ہے۔ کسی شخص کو اس کا حق دینا اور اس کے ذھے جو

حق ہے، اس سے لینا۔

مصاح اللغات میں عدل کے معنی اس طرح معنی بیان ہیں:

العدلُ بمعنى انصاف، عاول \_ كے

اردو فيروز اللغات مين اس طرح بيان سے:

عدل: ۱ ـ برابری، مساوات ۲ ـ نظير، مانند ۳ ـ انصاف، داد ـ ک

عدالت کے معنی: برابری، انصاف۔ <sup>9</sup>

فروق اللغويه مين عدل اور انصاف مين فرق اس طرح بيان كيا كيا كيا ي

انّ الانصاف اعطاء النصف والعدلَ يكونُ في ذالك و في

غيره\_<sup>ط</sup>

انساف کا معنی آدھا حصہ دینا اور عدل اسی معنی اور اس کے غیر میں بھی استعال ہوتا ہے۔

مثال بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

الا ترى انّ السارق اذا قطع قيل انّه عدل عليه. ولا يقال انّه انصف\_ الله

کیا آپ نہیں دیکھتے کہ جب چور کا ہاتھ کاٹا جاتا ہے تو کہا جاتا ہے کہ اس

کے ساتھ عدل کیا گیا ہے اور ٹینہیں کہا جاتا کہ اس کے ساتھ انضاف کیا

ليا-

انصاف کے معنی بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

و اصل الانصاف ان تعطيَه نصف الشيئو تاخذ نصفةً غير زيادةٍ و لا نتم ان كل

اور انصاف کی اصل میہ ہے کہ کسی کو کسی چیز کا آدھا حصہ دینا اور آدھا حصہ

بغیر کسی زیادتی یا کمی کے لے لینا۔

جب حضرت علی علیہ اللام سے عدل اور سخاوت کے مارے میں یو جھا گیا تو آب علیہ اللام

نے ارشاد فرمایا:

العدل يضع الامور مواضعها و الحود يخرجها عن جهتها و العدل سائس عام و الحود عارض خاص و العدل اشرفهما و افضلهما و عمل سائس عام و الحود عارض خاص و العدل اشرفهما و افضلهما و عمل اموركوان كى اپنى جهت عدل اموركوان كى اپنى جهت سے خارج كر ديتى ہے۔ عدل ايك عام اور وسيع سياست كر ہے، ليكن سخاوت أسى سے خصوص ہوتى ہے جس سے سخاوت كى جاتى ہے۔ لہذا عدل سخاوت سے اشرف اور افضل ہے۔

اس قول کونقل کرنے کے بعد علامہ مرتضی مطہری شہید (رہ) تحریر کرتے ہیں:
از نظر علی علیہ السلام آن اصلی کہ می تواند تعادل اجتماع را حفظ کند و ہمہ را
راضی نگہ دارد بہ پیکر اجتماع سلامت و بہ روح اجتماع آرامش بدھد عدالت
است۔ وظلم و جور و جعیض قادر نیست، حتی روح خود شمگر و روح آن کسی کہ
بہ نفع او شمگری شود راضی و آرام نگہ دارد تا چہ رسد بہ ستمد بدگان و پایمال
شدگان۔ عدالت بزرگراہی است، عمومی کہ ہمہ را می تواند در خود بگنجاند و
بدون مشکلی عبور دہد۔ اماظلم و جور کورہ راہی است کہ حتی فرد شمگر را بمقصد نمی

علی علیہ السلام کی نظر میں وہ اصول جو معاشرے کے توازن کو برقرار رکھتے ہیں اور جن کے ذریعے سب کو خوش رکھا جا سکتا ہے، وہ عدل ہے۔ معاشرے کے جسم کو سلامتی اور اس کے روح کو سکون دے سکتا ہے تو وہ عدل ہے اور ظلم اور جور اور تجاوز میں اتنی طاقت نہیں کہ جو خود ظالم کی روح کو یا اس مخض کو جس کے فائدے کے لیے ظلم کیا جا رہا ہے، اس کو سکون دے سکے، تو کہاں ہوسکتا کہ وہ معاشرے کے مظلوم اور پامال شدہ طبقے کو مطمئن کر سکے۔ عدل وہ وسیع راستہ ہے جو سب کو شامل کیے ہوئے، بغیر کسی مشکل کے ان کو اپنی منزل مقصود تک پہنچا دیتا ہے اور ظلم وہ تگ اور پیچیدہ راستہ ہے، جو خود ظالم کو بھی اس کی منزل مقصود تک نہیں پہنچا سکتا۔

امام علیہ السلام اس قول میں عدل اور سخاوت کا موازنہ کرتے ہوئے عدل کو ترجیج دیتے ہیں۔ یہ استدلال کرتے ہوئے کہ سخاوت اگرچہ پہندیدہ اور قابلِ ستائش عمل ہے، لیکن ہر جگہ یہ سخاوت مؤثر نہیں ہوتی اور نہ ہمیشہ بخشش کی صفت سے فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے، بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ بخشش اور سخاوت معاشرے میں نظام عدل کے درہم برہم ہونے کا سبب بنتی ہے۔ بعض

افراد کے حق میں سخاوت سے کام لینا، بعض افراد کا حق خصب ہونے کا باعث بنا ہوتا ہے، لیکن عدل الیا نہیں ہے۔ اگر ہرانسان کو اس کا واقعی اور حقیق حق دے دیا جائے تو کسی کے ساتھ ظلم نہیں ہوتا اور نہ کسی کا حق ضائع ہوتا ہے۔ لہذا عدل سیاست میں، معاشرہ میں، حکم اور قانون میں، فیصلہ میں، حقوق مالی اور سزا وغیرہ کے مسائل میں ایک الیا عمومی محور ہے، جس کے پرتو میں سب امان محسوس کرتے ہیں اور اپنے حقوق ضائع ہونے سے متعلق وحشت اور اضطراب کا احساس نہیں کرتے۔

العدل الانصاف و الاحسان التفضل\_ فل

عدل کا مطلب انصاف ہے اور احسان کا مطلب بخشش کرنا ہے۔

ایک اور مقام پر عدل کے مفہوم کو واضح کرتے ہیں:

انّ العدل ميزانُ اللهِ سبحانه الذي وضعه في الخلق و نصبه لاقامة الحقّ

فلا تخالفه في ميزانه ولا تعارضةً في سلطانه\_ ال

پیٹک عدل اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا ترازو ہے، جس کو اس نے اپنے بندوں کے لیے وضع کیا ہے اور حق کو قائم کرنے کے لیے اس کو نصب کیا ہے۔ پس اللہ سبحانہ سے اس ترازو کے بارے میں مخالفت نہ کرنا اور نہ ہی اس کی حکومت میں سبحانہ سے اس ترازو کے بارے میں مخالفت نہ کرنا اور نہ ہی اس کی حکومت میں سب

میں اس سے ٹکر انا۔

پس عدل سے مراد: ہر حقدار کو اس کا حق دینا اور اس کے ذمہ جوحق ہے، اس سے لینا اور جس کا جومقام ہے، اس کو اس مقام پر رکھنا عدل ہے اور عدل ایمان کی بنیاد ہے۔

### ۲۔ عدلیہ کی تعریف

سید ابواالاعلی مودودی عدلیہ کے بارے میں کھتے ہیں:

پر رکھیں جو اللہ اور اس کے رسول سے ان کو ملا ہے۔ <sup>کل</sup>

#### س قضاء کے معنی

چونکہ عدلیہ کا عربی میں ہم معنی لفظ، قضاء ہے، اب یہاں پرضروری ہے کہ لفظ قضاء کی بھی وضاحت کی جائے ۔ قضاء کا لفظ کئی معنی میں استعال ہوتا ہے۔ اس کے ایک معنی خلق کرنے کے ہیں جیسے: فَقَطْم لُم َ سَبْعَ سَمُوَاتٍ فِنْ يَوْمَدُينِ ... مِنْ پھر انہیں دو دنوں میں سات آسان بنا دیے۔

اس کے ایک معنی فیصلہ کرنے کے ہیں: وَ اللّٰهُ یَقُضِی بِالْحَقِّ ... و اور اللّٰہ کَ کا فیصلہ کرتا ہے۔

اُس کے ایک معن کسی کام کے تمام ہونے کے ہیں: فَاِذَاقَضَیْتُمُ مَّنَاسِڪُکُمُ ۔ ۔ علی جبتم ج کے اعمال بجالا چکو۔

اس کے ایک معنی امر و حکم ہے: وَقَطٰی رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤ الِّلَاۤ اِیَّاہُ ... الله اور آپ کے روردگار نے حکم دیا ہے کہ اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرو۔

اس کے ایک معنی کر گزرنے کے بھی ہیں: فَاقْضِ مَاۤ اَنْتَقَاضِ ... کی جو مجھے کرنا ہے کر گزر اس کے معنی ارادہ کرنا بھی ہے: اِذَاقَطَی اَمُرًا ... سی جب وہ کسی کام کے کرنے کا ارادہ کرتا ہے۔

اس کے علاوہ بہت می آیات ہیں جن میں قضاء استعال ہوا ہے لیکن یہاں اختصار پر اکتفا کیا جا رہا ہے۔ ان سب میں جو مفہوم قدر مشترک ہے، وہ کسی چیز کے کمل اور حتمی طور پر طے کر دینے یا ہے۔ شریعت کی اصطلاح میں قضاء سے مرادکسی حاکم عدالت یا تھم کا وہ فیصلہ ہے جو اس نے کسی ایسے معاملے میں دیا ہو جو اس کے نزدیک ثابت ہو چکا ہو۔ اس فیصلے برعملدرآ مدکرنا اور کرانا لازمی ہے۔

### ٧ ـ قاضى (جج)

قاضی کے بارے میں شرقی تھم یہ ہے کہ ایک بے لوث صاحب کردار عالم ہو، جو اسلامی قانون کی جزئیات سے مکمل طور پر آگاہ ہو۔ شروع میں اکثر نداہب کے اصول اس بات کے متقاضی متھ کہ قاضی ایسا شخص ہونا چاہیے جو اپنے اجتہاد کی بنا پر مسکد زیر بحث کے فیصلہ کے لیے قرآن وسنت سے سیح استخراج کر سکے لیعنی مجتہد ہو۔ سی

قاضی (جج) وہ شخص جے شریعت اسلامی کے نظریع کے مطابق ان تمام مقدمات

کافیصلہ کرنا ہوتا ہے، جن ہر دیوانی یا فوجداری قانون کا اطلاق ہوتا ہو۔ ھی

### ۵\_منصب قضاء

قضاء نہایت باعزت منصب ہے۔اس کا احترام اور تعظیم کرنا فرض ہے۔ دین میں اس کام کی جو اہمیت اور مقام و مرتبہ ہے، اس سے واقفیت حاصل کرنی جاہیے۔ کیونکہ عہدہ قضاوة ایک بہت ہی بوی ذمہ داری ہے اور لوگوں کے درمیان عدل و انصاف قائم کرنا ہے۔ ارشاد ہے: عدل ساعة خير من عبادة سنة. ٢٦ ايك ساعت كا عدل سال بحركى عبادت سے بہتر ہے۔ اس منصب کے لیے اللہ تعالیٰ نے انبیاء اور رسل کو بھیجا۔ جب تک نظام قضاء اس دنیا میں صحیح طور پر قائم رہے گا، اس وقت تک زمین و آسان قائم رہیں گے۔ اس لیے اس منصب پر ہر کس و ناقص نہیں بیٹھ سکتا۔ کیونکہ رسول اللہ (ص) کا ارشاد ہے : من جعل قاضیا فقد ذبح بغیر سکین۔ سے جس شخص کو قاضی بنایا گیا، وہ بغیر چھری کے ذبح ہو گیا۔ منصب قضاء کی اہمیت و نزاکت کی طرف اشارہ ہے۔اس منصب کی ذمہ داریاں اس قدر سکین ہیں کہ ان کو پورے طور پر کما حقہ انجام دینا ایبا ہی مشقت اور تکلیف کا کام ہے، جیسے بغیر چھری کے ذیح ہونا۔ بغیر چھری کے اس لیے فرمایا کہ تیز چھری سے ذریح ہونا بھی بدنسبت بغیر چھری کے ذریح ہونے سے بہت آسان ہے اور قاضی کا فریضہ انجام دینا اتناہی مشکل، تکلیف دہ اور جان لیوا کام ہے، جتنا بغیر چیری کے ذریح کیا جانا۔ لہذا جولوگ اس منصب کو قبول کریں، ان کو اس راہ کی مشکلات کا پہلے سے خوب اندازہ کرنا لینا جاہیے اور اس کے لیے تمام ضروری تیاریاں بھی کر لینی جاہئیں اور جب آپ سے بوچھا گیا: یارسول الله ص و ما الذبح؟ قال: نار جهنم ملك اے اللہ كرسول ! ذیج سے کیا مراد ہے؟ تو آپ نے فرمایا ذیج سے مرادجہم کی آگ ہے۔

### ٢- انبياء عليهم السلام بحثيت جج

اس منصب کے سب سے پہلے اہل انبیاء کرام علیم اللام ہیں، کیونکہ ان کی تعلیمات براہ راست اللہ تعالیٰ سے ہے۔ اسی وجہ سے امیرالمؤمنین علی علیہ اللام نے جب قاضی شریح کو قضاوة کا عہدہ دیا تو انہیں ارشاد فرمایا:

یا شریح قد حلست محلسا لا یحلسه الا نبی او وصی نبی او شقی۔ 29 اے شرح ؟ آپ ایک جگه پر بیٹھ ہیں جس پر یا نبی بیٹھتا ہے یا نبی کا وصی بیٹھتا ہے۔ بیٹھتا ہے۔

قرآن كريم ميس الله تعالى في حضرت واؤد عليه اللهم كو جب خلافت عطاكى تو انبيس عدل

كانتكم ديا:

يلدَاؤُدُ إِنَّا جَعَلُنْكَ خَلِيْفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ ... عَ اللهُ الْحَالِي مِن الْمَا خَلِيفَهُ بِنَايا مِهِ الْبِمَ لُولُول مِن حَق كَ سَاتِه فِي اللهُ عَلَيْهُ بِنَايا مِهِ اللهُ عَلَيْهُ بِنَايا مِهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ عَلَيْهُ مِن اللهُ ا

اس آیت سے اسلام کے سیاس و قانونی نظام عدل کی اہمیت کا بخوبی اندازہ ہو جاتا ہے۔ اللہ تعالی نے حضرت داؤد عیہ اللام کو خلافت الہی اور نیابت خداوندی کی ذمہ داریاں سپرد کرنے کے ساتھ ہی جوسب سے پہلا فریفنہ ان پر عائد کیا، وہ لوگوں کے مابین حق و انصاف کے ساتھ فیصلہ کرنے کا تھا۔ اسی وجہ سے اسلامی نظام عدل کا قیام اسلامی ریاست کے اولین فرائض میں سے ہے۔ اسلامی ریاست کے سربراہ کے لیے یہ چیز فرض عین کا درجہ رکھتی ہے کہ وہ اسلامی اصولوں کے مطابق ایک الی عدلیہ قائم کرے جولوگوں کے درمیان عدل و انصاف کی ذمہ داریاں پوری کرے، دوسری طرف عامۃ اسلمین کے لیے یہ چیزیں فرض کفایہ کا درجہ رکھتی ہیں۔ اگر کسی اسلامی ملک میں عدالتیں قائم نہ ہوں، لیکن اسلامی عدل کی بنیاد پر فیصلے نہ کر رہی ہوں تو یوری امت مسلمہ گناہ گار ہوگی۔

الله تعالی نے اپنے تمام انبیاء کو کتاب کی صورت میں شریعت عطا کی اور انہیں تھم دیا کہ جو میں نے تمہیں شریعت عطا کی ہے، اس کے مطابق لوگوں کے درمیان فیصلہ کرو۔ اس بات کی قرآن کریم میں گواہی اس طرح ہے:

إِنَّا اَنُزَنُنَا التَّوْلُونَةَ فِيْهَا هُدَى قَ نُوْرُ أَيْحُكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِيْنَ اَسُلَمُوا لِللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لِللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لِللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لِللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَيْ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَيْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَيْ لَا لَهُ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَيْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ لَيْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَلَيْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَلَا مُنْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَلَا فَيْ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللل

ہم نے توریت نازل کی جس میں ہدایت اور نورتھا، اطاعت گزار انبیاء اس کے مطابق یہودیوں کے فیصلے کیا کرتے تھے اور علما ء اور فقہاء بھی جنہیں کتاب اللہ کی حفاظت کا ذمہ دار بنایا گیا تھا اور وہ اس پر گواہ تھے۔

# ۷۔ الله کا رسول بحثیت جج

الله تعالی نے آپ (س) کو قرآن کریم میں بہت سے مقامات پر بحثیت جج خطاب کیا ہے۔ ان میں سے چند نمونے درج ذیل پیش کیے جارہے ہیں:

إِنَّا ٱنْزَلْنَا آلِيُكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ التَّاسِ بِمَا ٱلْرِبْ اللَّهُ للسّ

یقیناً ہم نے یہ کتاب حق کے ساتھ آپ کی طرف نازل کی ہے تا کہ جیسے اللہ نے آپ کو علم دیا ہے اللہ کے ساتھ آپ کی طرف نازل کی ہے تا کہ جیسے اللہ نے آپ کو علم دیا ہے اس کے مطابق لوگوں میں فیصلہ کریں۔ اس طرح ایک اور مقام پر اللہ تعالی اینے حبیب کو خطاب کرتے ہوئے ارشاد فرماتے

ىل:

(اے رسول !) ہم نے آپ (ص) پر ایک الی کتاب نازل کی ہے جوحق پر مبنی ہے اور ان پر مبنی ہے اور ان پر مبنی ہے اور ان پر گران و حاکم ہے، البذا آپ اللہ کے نازل کردہ تھم کے مطابق فیصلہ کریں اور جوحق آپ کے پاس آیا ہے، اسے چھوڑ کر آپ ان کی خواہشات کی پروی نہ کریں۔

آپ کے فیلے کی اہمیت کو اللہ تعالیٰ اس انداز میں بیان کرتا ہے:

فَلاوَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيْمَا شَجَرَ بَيْنَهُ مُ ثُمَّلَا يَجِدُوا فِي اَنْفُسِهِمُ حَرَجًا يِّمَّا قَضَىْتَ وَ يُسَلِّمُوا الشَّلِيْمَا ٥ ٣٠

(آے رسول) تہآرے رب کی قتم کی لوگ اس وقت تک مؤمن نہیں ہو سکتے جب تک اپنے باہمی تنازعات میں آپ کو منصف نہ بنائیں پھر آپ کے فیصلے بران کے دلوں میں رجش نہ آئے، بلکہ وہ خوشی سے تتلیم کریں۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ کے پیارے حبیب حضرت محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی عظمت اور علوم مرتبت کے اظہار کے ساتھ آپ کی اطاعت کا حکم دیا ہے اور قسم کھائی ہے کہ کوئی بھی انسان اس وقت تک مؤمن یا مسلمان نہیں ہوسکتا جب تک وہ آن حضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے فیصلے کو اطمینان دل سے پوری طرح تسلیم نہ کرے۔ یہاں تک کہ اس فیصلے سے دل میں کوئی تنگی بھی محسوس نہ کرے۔ کیونکہ اس آیت کی رو سے آپ مجتبیت رسول خود اُمت کے حاکم اور ہر پیش آنے نہ کرے۔ کیونکہ اس آیت کی رو سے آپ مجتبیت رسول خود اُمت کے حاکم اور ہر پیش آنے

والے جھڑے کا فیصلہ کرنے کے ذمہ دار ہیں اور امت کو آپ کے فیصلے پڑمل کرنا ضروری ہے۔

٨\_آپ صلّی الله علیه وآله وسلّم کی تعلیمات

البذا جج صاحبان جومسند قضا پر بیٹے ہوئے ہیں، ان پر لازم ہے کہ وہ آپ صلی الله علیه و آپ ملی الله علیه و آپ ملی الله علیه آله وسلم کی تعلیمات کی روشی میں لوگوں کے درمیان فیصلہ کریں۔حضرت علی علیہ السلام رسول الله صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی تعلیمات کے بارے میں لکھتے ہیں:

ارسله بحجة كافية و موعظة شافية و دعوة متلافية اظهر به الشرائع المجهولة، و قمع به البدع المدخولة و بيّن به الاحكام المفصولة  $_{-}^{PY}$ 

اللہ نے آپ کو مکمل دلیل ، شفا بخش نصیحت اور تلافی کرنے والا پیغام دے کر بھیجا اور ان کے ذریعے سے شریعت کی نامعلوم راہیں آشکار کیس اور غلط بدعتوں کا قلع قمع کیا اور قرآن میں بیان کیے ہوئے احکام واضح کیے۔

اسی طرح آپ ستی الله علیه وآله وسلم کی تعلیمات کو چھوڑنے والے کی سزا کے بارے میں

#### ارشاد فرماتے ہیں:

و من يبتغ غير الاسلام دينا تتحقّ شقوته و تنفصم عروته و تعظم كبوته و يكون مابه الى الحزن الطويل والعذاب الوبيل\_ سي المعرف المعرف المعرف العربيل المعرفة المعرف

تو اب جو شخص بھی اسلام کے علاوہ کوئی اور دین جاہے تو اس کی بدیختی مسلم، اس کا شیرازہ درہم برہم اور اس کا منہ کے بل گرنا سخت اور انجام طویل حزن اورمہلک عذاب ہے۔

قرآن کریم میں آپ سلی الله علیه وآله وسلم کی تعلیم کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے:

اَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَبْغُونَ ﴿ وَمَنَ اَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا لِّقَوْ مِرِيُّو قِنُونَ ٥ ٣٨

پھر کیا یہ لوگ جاہلیت کے فیصلے چاہتے ہیں؟ یقین رکھنے والوں کے لیے اللہ سے بہتر فیصلہ کرنے والا کون ہوسکتا ہے۔

اس سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ جو شخص اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بتائے ہوئے بتائے ہوئے بتائے ہوئے

احکام پر عمل پیرا ہوتو وہ گویا راہِ راست سے بھٹک کر ہلاکت و تباہی میں جا پڑے گا۔ البذا وہ ایک طویل حزن و ملال اور مہلک عذاب میں گرفتار ہوگا۔ پس ضروری ہے کہ عدلیہ جو بھی احکام جاری کرے، وہ اللہ اور اس کے رسول کے بتائے ہوئے احکامات کی روشنی میں ہوں ان کے مخالف نہ ہوں۔

و مسلم امه

آپ سنی الله علیه وآله وسلم کے بعد اب قیامت تک کوئی نبی نبیس آئے گا، البذا بیہ منصب آپ کی امت میں سے اہل افراد کے سپرد کیا گیا ہے۔ ان افراد کو الله تعالی قرآن کریم میں تھم دیتا ہے:

اِنَّ اللهَ يَأْمُرُ كُمُ مُ أَنُ تُؤَدُّوا الْأَمْنُ تِ إِلَى اَهْلِهَا لَوَ إِذَا حَكَمْتُهُ بِيْنَ النَّاسِ اَنُ تَحَكُمُ وَالْلَهُ يَا يَعِظُكُمُ بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيْعُ ابَصِيرُ اللهَ كَانَ سَمِيْعُ ابَصِيرُ اللهَ كَانَ سَمِيْعُ ابَصِيرُ و اور بِي الله تم لوگوں كو حكم ديتا ہے اما نتوں كو ان كے الل كے سرد كر دو اور جب لوگوں كے درميان فيصلہ كرو تو عدل و انصاف كے ساتھ كرو، الله تمهيں مناسب ترين نصيحت كرتا ہے، يقينا الله تو ہر بات كو خوب سنتا، ديكھا ہے۔

امانت کا ادا کرنا ادر فیصلوں میں عدل و انصاف قائم کرنا، اسلامی دستور کے مطابق انسانی حقوق میں سے ہیں۔ اللہ تعالی نے امت مسلمہ کو بیتھم دیا ہے اور اس پر یہ ذمہ داری عائد کی ہے کہ وہ ان دو باتوں کے بارے میں تمام انسانوں کے ساتھ کیساں سلوک کرے۔ جس کی امانت ہے ،وہ مسلمان ہو یا غیر مسلمان، اسے ادا کرے۔ اسی طرح فیصلوں میں بھی انصاف کرنا چاہیے تا کہ ہر انسان کو انصاف ملے، چاہے وہ مسلمان ہو یا غیر مسلمان۔ یہ امت مسلمہ کی ہادیانہ ذمہ داری اور قائدانہ مسئولیت ہے کہ پوری نوع انسانی کوعدل و انصاف فراہم کرے چاہے کوئی قوم ان کی رشمن ہی کیوں نہ ہو:

يَالِيُّهُ النَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِيْنَ بِلهِ شُهَدَآءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانَ قَوْمِ عَلَى اَلَّا تَعْدِلُوا اللهَ خَبِيُنَ اللهَ قَوْمِ لِلتَّقُومِ وَاتَّقُوا اللهَ اللهَ خَبِيْنَ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ مِنْ

اے ایمان والو! اللہ کے لیے بھرپور قیام کرنے والے اور انصاف کے ساتھ گواہی دینے والے بن جاؤ اور کسی قوم کی دشمنی تمہاری بے انصافی کا سبب نہ ہے۔ (ہر حال میں) عدل کرو! مہتقویٰ کے قریب ترین ہے اور اللہ سے

ڈرو، بے شک اللہ تمہارے اعمال سے خوب باخبر ہے۔

اسی طرح کی متعدد آیات سے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اسلام عدل و انصاف کو انسانی بنیادی حقوق میں سے قرار دیتا ہے۔ اس میں فرہب، رنگ ونسل اور ذات پات وغیرہ کا کوئی دخل عمل نہیں ہے۔ اس آیت میں مسلمانوں کو بیتھم ملا ہے کہ وہ ہر حال میں عدل و انصاف کے دامن کو تقامے رہیں، یہاں تک کہ دشن کے ساتھ بھی عدل و انصاف سے پیش آیا کریں، کیونکہ جہاں وہ دشن ہے، وہاں انسان بھی ہے، بلکہ وہ پہلے انسان اور بعد میں دشن ہے۔ چنانچہ حضرت علی علیہ اللم ارشاد فرماتے ہیں:

فاتھم صنفان امّا اخ لك فى الدين و امّا نظير لك فى الحلق الى الله عن العلق الله عن العلق عوام مين دوقتم كے لوگ مين يا تو تمہارے ديني بھائي مين يا تمہاري جيسى مخلوق مين ـ

اور انہیں اللہ تعالی نے بی بھی تھم دیا ہے:

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِيْنَ بِالْقِسْطِ شُهَدَآء بِلَّهِ وَلَوْعَلَى اَنْفُسِكُمْ اَوِ الْوَالِاَيْنِ وَالْاَقُرَبِيْنَ ۚ اِنْ يَكُنُ غَنِيًّا اَوْفَقِيْرًا فَاللَّهُ اَوْلَى بِهِمَا "فَلَاتَتَبِعُواالْهَوَ مِنَ اَنْ تَعْدِلُوْأَ وَالْاَقُولِ اللّهُ اَوْلَى بِهِمَا "فَكُرْتُ فَلَوْتَ خَبِينًا وَاللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ بِمَا لَتُعْمَلُونَ خَبِيرًا وَ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ

اے ایمان والو! انصاف کے سچے دائی بن جاد اور اللہ کے لیے گواہ بنو، اگر چہ تمہاری ذات یا تمہارے والدین اور قریبی رشتہ داروں کے خلاف ہی کیوں نہ ہو، اگر کوئی امیر یا فقیر ہے تو اللہ ان کا بہتر خیر خواہ ہے، البذا تم خواہش نفس کی وجہ سے عدل نہ چھوڑ و اور اگر تم نے کج بیانی سے کام لیا یا پہلو تھی کی تو جان لو کہ اللہ تمہارے اعمال سے یقیناً خوب با خبر ہے۔

عدل کا انفرادی تھم مختلف آیات میں بیان کیا گیا ہے لیکن اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے مسلم امت کو عدل اجتماعی کا تھم دیا ہے کہ وہ عدل و انصاف کے سپے داعی بن جائیں۔ مسلمان کا فریضہ فقط بینہیں کہ خود عدل و انصاف کرے اور معاشرے میں موجودظلم و زیادتی سے لاتعلق ہو جائے، بلکہ اس کی ذمہ داری ہے کہ معاشرے میں بھی عدل و انصاف قائم کرنے کے لیے اٹھ کھڑا ہو، کیونکہ حضرت علی (ع) ارشاد فرماتے ہیں:

العدل سائس عام۔ سب عدل ایک جامع نظام ہے۔ ان قرَة عين الولاة استقامة العدل في البلاد\_ مهم

حكمرانوں كى آئكھوں كى ٹھنڈك ملك ميں عدل وانصاف كا استحام ہے۔

اسي آييشريفه مين بيانكات قابل توجه بين:

🖈 عدل وانصاف كا نظام قائم كرنا\_

🖈 گواہی اللہ ہی کے لیے دینا۔

🖈 اپنی ذات یا قریبی رشته دارول کے خلاف ہوتو بھی سچی گواہی دینا۔

د وہتندی اور فقیری کا لحاظ کیے بغیر سب کا عدل و انصاف کی نگاہ میں برابر ہونا، کیونکہ عدل و انصاف امیر وغریب دونوں کے مفاد میں ہے۔

## ۱۰ ججز کی اقسام

رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم كا ارشاد ہے:

القضاة ثلاثة قاضیان فی النار و قاض فی الحنة ، قاض عرف الحق و قضی به فهو فی الحنة و قاض عرف الحق و قضی به فهو فی النار و قاض قضی بغیر علم فهو فی النار و قاض قضی بغیر علم فهو فی النار و قاض قضی بغیر علم فهو فی النار و قاض تخیم میں جائیں گے اور ایک قتم جنت میں جائے گا۔ وہ نج جو حق کو جانتا ہو اور اس کے مطابق فیصلہ کرتا ہو، وہ جند میں جائے گا۔ وہ قاضی جو حق کو جانتا ہو اور فیصلہ جان ہو جو کر کا مرک تو وہ جہم میں جائے گا اور ایک وہ نج ہے جو بغیر علم کے فیصلہ کرتا ہو وہ جمی جہم میں جائے گا اور ایک وہ نج ہے جو بغیر علم کے فیصلہ کرتا ہو

امام جعفر صادق عليه السلام سے روايت ہے:

القضاة اربعة ثلاثة في النار و واحد في الجنة\_ رجل قضى بجوره و هو يعلم فهو في النار و رجل قضى بجوره و لايعلم فهو في النار و رجل قضى النار و رجل قضى بالحق و هو لا يعلم فهو في النار و رجل قضى بالحق و هو يعلم فهو في الجنة\_

و قال:

الحكم حكمان حكم الله و حكم الجاهلية من اختاً حكم الله حُكم بالجاهلية\_ ٢٦ جَرِ کی چار اقسام ہیں، ان میں سے تین جہنمی ہیں اور ایک جنتی ہے۔ ایک وہ شخص جوظلم و جور کے ساتھ فیصلہ کرتا ہے، جب کہ وہ جانتا بھی ہے۔ وہ جہنم میں جائے گا۔ دوسرا وہ شخص جوظلم و جور کے ساتھ فیصلہ کرتا ہے، جب کہ وہ جانتا نہیں۔ وہ بھی جہنم میں جائے گا۔ تیسرا وہ شخص جوحق کے ساتھ فیصلہ کرتا ہے، جب کہ وہ جانتا نہیں۔ وہ بھی جہنم میں جائے گا۔ چوتھا وہ شخص جوحق کے ساتھ وقیلہ کرتا ہے اور جانتا بھی ہے۔وہ جنت میں جائے گا۔

اور فرمایا:

تھم دوقتم کے ہیں۔ ایک اللہ کا تھم اور دوسرا جاہلیت کا تھم۔ جس نے اللہ کے تھم میں خطا کی اس نے جاہلیت کا فیصلہ کیا۔

اسی طرح امیر المؤمنین حضرت علی علیه اللام کا بھی ارشاد ہے:

القضاة اربعة، ثلاثة منهم في النار وواحد في الجنة في في النار ومفاتهم لتقع المعرفة بينهم فقال قاض قضى بالباطل وهو يعلم انه باطل انه باطل فهو في النار، و قاض قضى بالباطل ولايعلم انه باطل فهو ايضا في النار، و قاض قضى بالحق وهو لايعلم انه حق فهو في النار و قاض قضى بالحق وهو يعلم انه حق فهو في الجنة على في النار و قاض قضى بالحق وهو يعلم انه حق فهو في الجنة على النار و قاض قضى بالحق وهو يعلم انه حق فهو في الجنة على الخوات على الله عن المان كو يجانا في النار في المان كو يجانا في النار في الله في

ان دونوں اقسام کی احادیث (قضاۃ کی تین/چار اقسام ہیں) میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔ کیونکہ قرآن کریم نے تین قسم کے قاضیوں کے بارے میں فرمایا ہے، جواللہ کے حکم کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ وہ یا تو کافرہیں یا ظالم یا فاسق (منکر، منحرف و ظالم) ہیں اور ان نتیوں کی سزا

جہنم ہے اور جو بچ تھم خدا جانتا بھی ہے اور اس کے مطابق فیصلہ بھی کرتا ہے تو وہ کامیاب ہے۔ اس کی جگہ جنت ہے اور خلاف قرآن و حدیث فیصلہ کرنے کی وجہ اگرا نکار ہے توبیہ کفر ہے اور اگر عملی انحراف ہے تو بیفس ہے۔ دونوں صورتوں (انکار و انحراف) میں ظلم بھی صادق آتا ہے، اسی لیے دوشم (مکر ومنحرف) قاضی جہنی ہیں۔لہذا ان دونوں شم کی احادیث کا ایک ہی مفہوم ہے۔

اا۔ قاضی کے شرائط اورخوبیاں

منصب قضاء کے لیے ضروری ہے کہ ایسے شخص کا انتخاب کیا جائے جو کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا عالم ہو اور عظیم خوبیوں کا مالک ہو۔ یہاں پر قاضی کی شرائط اور خوبیوں کو بیان کیا جا رہا ہے:

الله عاقل: والقضاء بين الناس درجة عالية و شروطه صعبة شديدة و لا ينبغى لاحد ان يتعرض له حتى يثق من نفسه بالقيام به و ليس يثق احد بذالك من نفسه حتى يكون عاقلا كاملا ميم ججز كا لوگول ك درميان ايك بلند درجه م اوراس كى بهت بى سخت شرائط بين ... ج ك لي لازم م كهوه كمل عاقل مو

الله: عالم كتاب الله: عالما بالكتاب و ناسخه و منسوخه و عامه و خاصه و ندبه و ایجابه و محكمه و متشابهه و آن كريم ) كا عالم هو، اس كے ناتخ ومنسوخ كو جانتا هو، اس كے عام و خاص كو جانتا هو، اس كے ندب و ایجاب كو جانتا هو، اس كے محكم و متاشبه كا علم ركھتا هو.

اللہ عارف سنة: عارفا بالسنة و ناسخها و منسوخها علم الاست (رسول اللہ علم رکھتا ہو۔ اللہ علم رکھتا ہو۔

العرب الفت عالم اللغة ، مضطلعا بمعانى كلام العرب الفانت وزبان مراكم العرب الفائعة وزبان مركم المعرب كم معنى كوجانتا هو.

🖈 بينا: بصيرا بوجوه الاعراب\_ الاعراب كي وجه سے بصير مو

الله عز و جل عن محارم الله عز و جل هالله تعالی کے محارم سے الله عز و جل معاللہ تعالی کے محارم سے اینے کو بچاتا ہو۔

🖈 زابد: زاهدا في الدنيا\_ مهونيا مين زابد مو

- الم مالح: متوفرا على الاعمال الصالحات مصفر نياده سے زيادہ نيک و مالح اعمال بجالانے والا ہو۔
- الله معصیت سے میخنے والا: محتنبا للذنوب والسیئات میخنوٹ بڑے اللہ معصیت سے میخنے والا ہو۔
- الم خواہشات سے بیخ والا: شدیدا الحذر من الهویٰ \_ کے نفسانی خواہشات سے ختی سے بیخے والا ہو۔
  - ہم متی: و حریصا علی التقوی۔ ۱۹۵ اور تقوی و پر میزگاری کا حریص ہو۔ حضرت علی ملیه البلام نج البلاغه میں جج کی خوبیاں اور شرائط بیان کرتے ہیں:
- ہے سب سے افضل: اختر للحکم بین النّاس افضل الرّعیّتك فی نفسك\_ <sup>89</sup> لوگوں كے معاملات كا فیصلہ كرنے کے لیے ایسے شخص كو منتخب كرو جو تمہارے نزدیک تمہاری رعایا میں سب سے افضل ہو۔
- خصہ نہ کرنے والا: و لا تمحکه الخصوم النه جھڑا کرنے والوں کے روبیسے غصے میں آتا ہو۔
- اعتراف كرف والا: و لا يتمادى في الزّلة \_ كلّنه الميخ كسى غلط نقطه نظر بر اصرار كرتا هو\_
- کرے والا: و لا یحصر من الفیء الی الحق اذا عرفه سلانہ حق کو پیچان کراس کے اختیار کرنے میں طبیعت پر بارمحسوس کرتا ہو۔
- 🖈 لا لِكِي نه بو: و لا تشرف نفسه على طمع ملانه اس كانفس ذاتي طمع پر جمك پرتا بو
- کم معاملات کا گہرا مطالعہ کرنے والا: لا یکتفی بادنیٰ فہم دون اقصاہ ملاہ بغیر پوری طرح چھان بین کیے سرسری طور پرکسی معاملے کوسمجھ لینے پر اکتفا نہ کرتا ہو۔
- کر دلیل پرعمل پیرا ہونے والا: او قفهم فی الشبهات و آخذهم بالحجم الله شکوک کے موقع پر قدم روک لیتا ہواور دلیل کوسب سے زیادہ اہمیت دیتا ہو۔
- الله عند مون والا : و اقلهم تبرّما بمراجعة الحصم على فريقين كى بحث وتكرار

سے تنگ نہ ہوتا ہو۔

الامور  $^{4}$  معاملات کی تحقیق میں کشف الامور  $^{4}$  معاملات کی تحقیق میں برے صبر وضبط سے کام لیتا ہو۔

کے دھڑک فیصلہ کرنے والا: و اصرمهم عند اتضاح الحکم \_ ولاجب حقیقت واضح ہو جاتی ہو تو بے دھڑک فیصلہ کر دیتا ہو۔

🖈 مغرور نه ہو: ممّن لایز دھیہ اطراء \_ محودہ اپیا ہو جے سراہنا مغرور نہ بنائے۔

کے جانبداری نہ کرتا ہو: و لا یستمیله اغراء۔ الح نہ ہی اکسانا اسے جانبداری پر آمادہ کرتا ہو۔

# ۱۲\_ قاضی کی نگرانی

فرکورہ بالا شرائط کے علاوہ خصوصیت سے قاضی اور عدالتی امور کے ذمہ دار افراد کے سلسلے میں مسلمانوں کے ولی امر اور حاکم کا فریف ہے کہ وہ قاضوں پر پوری نظر رکھے، جس طرح حضرت علی علیہ اللام ارشاد فرماتے ہیں:

ثم اكثر تعاهد قضائه \_ ٢

قاضی کومعین کرنے کے بعدتم خوداس کے فیصلوں کا بار بار جائزہ لیتے رہنا۔

#### سار قاضی کی معیشت

حضرت علی علیہ السلام جج کو زندگی کے مسائل سے آزاد رکھنے اور ان کی تنخواہ کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں:

و افسح له في البذل ما يزيل علَّتَه و تقلُّ معه حاجته الى النَّاس\_ سے

دل کھول کر انہیں اتنا وینا کہ جوان کے ہر عذر کو غیر مسموع بنا دے اور لوگوں کی انہیں کوئی احتیاج نہ رہے۔

اور قاضی کی معیشت کے بارے میں مزید ارشاد فرماتے ہیں:

'لا بد من قاض و رزق للقاضی، و کره ان یکون رزق القاضی علی النّاسِ الذّین یقضی لهم و لکن من بیت المال ملک می اللّ من بیت المال می ایک تاضی کا مونا ضروری ہے، اور قاضی کے لیے رزق کا مونا ضروری ہے اور یہ بات پندنہیں کہ قاضی کی معیشت کا دار و مدار لوگوں

پر ہو کہ جن کے درمیان وہ فیصلے کرتا ہے، بلکہ قاضی کی معیشت بیت المال سے ادا ہونی چاہیے۔

اس محم سے یہ بات واضح ہورہی ہے کہ قاضی اور دیگر حکومت کے ذمہ دار افراد کی مادی و اقتصادی ضرورتوں اور زندگی کی دوسری احتیاجات کو پورا کرنا بردی حساس اہمیت کا حامل ہے۔ بعض لوگ جذبات و احساسات کے اعتبار سے ضعیف و کمزور ہوتے ہیں اور ممکن ہے کہ وہ اپنے مالی مشکلات احتیاجات اور تنگیوں میں گرفتار ہو کر گمراہی کی طرف تھینچ لیے جائیں۔ لہذا ایسے لوگوں کے امور کی دیکھ بھال اور ان کے مادی مشکلات کو دور کر کے ان کی گمراہی اور انحاف کی راہوں کو بند کیا جاسکتا ہے نیز رشوت اور غلط قسم کے لین دین اور حساب و کتاب سے محفوظ رہا جا سکتا ہے۔ اقتصادی ضرورتیں بذات خود ایک حقیقت رکھتی ہیں اور حکومت اس کی ممل طور پر اس کی ذمہ دار ہے۔ اس کے باوجود اگر کوئی شخص رشوت یا کوئی غلط قسم کا لین دین کرے تو اس کے خلاف قانونی کاروائی کی جائے۔

# سما۔ قاضی کی قدر دانی اور عدل کی آزادی

جج کی قدردانی اور عدل کی آزادی کے بارے میں مالک اشتر کے نام خط میں حضرت علی ملیہ السلام ارشاد فرماتے ہیں:

و اعطه من المنزلة لديك ما لا يطمع فيه غيره من خاصّتك ليا من بذالك اغتيال الرحال له عندك فانظر في ذالك نظرا بليغا فان هذا الدّين قد كا اسيرا في ايدى الاشرار يعمل فيه بالهوى و تطلب به الدنيا\_ هي الين الإين الين الإين الين باعزت مرتبه و مقام پر ركهو كه تمهارے دربارس لوگ انين نقصان پنچانے كاكوئى خيال نه كرسيس، تاكه وه تمهارے التفات كى وجه سے لوگوں كى سازش سے محفوظ رہيں۔ اس بارے ميں انتهائى بالغ نظرى سے كام لين، كيونكه بيد دين بدكرداروں كے پنچ ميں اسير ره چكا ہے، جس ميں نقسانى خواہشوں كى كارفرمائى تقى اور اسے دنيا طبى كا ايك ذريعه بنا ليا گيا

بعض لوگوں کو چاپلوسی، بے جا تعریفوں یا چرب زبانی کے ذریعے رام ہی نہیں، بلکہ گراہ بھی کہا جس کی جائے ہے۔ ایسے افراد اپنی ان کمزور یوں کی وجہ سے خود غرض اور فتنہ پرداز عناصر کی نظر میں رہتے ہیں اور بہت سے موقع پرست افراد محبت اور لگاوٹ کا جال بچھا کر ان کو اپنے آئینے میں اتارتے ہیں، جس کے نقصانات سے معاشرہ کا نظام محفوظ نہیں رہ سکتا۔ لہذا مافوق ذمہ داروں میں اتارتے ہیں، جس کے نقصانات سے معاشرہ کا نظام محفوظ نہیں رہ سکتا۔ لہذا مافوق ذمہ داروں

یا افسران بالا کو چاہیے کہ اپنے ان ماتحت افراد سے ایسے روابط رکھیں جن سے وہ حقارت اور غربت کا احساس نہ کرنے پائیں۔ دوسر کے لفظوں میں ان کی شخصیتوں کو اہمیت وعزت بخشیں تا کہ منصب قضاوت کی آزادی اور مستقل مزاجی مجروح نہ ہونے پائے۔ کیونکہ لوگوں کی قدروانی اور ان کے کاموں کی ہمت افزائی اور تشویق خود ایک مستقل اصول ہے۔ لہذا حکومت کے ذمہ دار افراد کا فریضہ ہے کہ جس طرح اسلام نے اس کی تاکید کی ہے کہ قضاوت کی خود مخاری اور سالمیت کی حفاظت کی پوری کوشش کریں۔ ساتھ میں اس کا بھی خیال رکھیں کہ عدالت کی اس آزادی میں گراہ کن اور نقصان دہ روشیں نفوذ نہ کرنے پائیں، کیونکہ یہ امر اسلام اور عدالت کی اس آزادی میں گراہ کن اور نقصان دہ نیز یہ امر اسلام اور مسلمانوں کے لیے حیاتی قدر و قیمت کا حامل ہے۔

### ۱۵۔ نااہل قاضی اور اس کے اوصاف

قضاوت ایک عظیم منصب ہے جس پر ایک عظیم انسان کو ہی بیٹھنا چاہیے۔ پچھ ایسے بھی افراد ہیں جو اس منصب پر بیٹھے ہوئے ہیں۔ ایسے افراد ہیں جو اس منصب پر بیٹھے ہوئے ہیں۔ ایسے افراد کو ان کے اوصاف کے ذریعے ہی پہچانا جا سکتا ہے۔ اللہ تعالی نے ایسے قاضوں کی صفات بیان کی ہیں جو اس منصب کہ اہل نہیں ہیں۔ قرآن پاک میں ارشاد ہے:

وَمَنُ لَّمْ يَحْكُمْ بِمَا آنْزَلَ اللهُ فَأُولَلِّكَ هُمُ الْكَفِرُونَ. ٢٠

اور جولوگ اللہ کے بیان کردہ قوانین کے مطابق فیصلہ نہ کریں پس وہ کافر

يں۔

اور

وَمَنْ لَّمُ يَحْكُمُ بِمَا اَنْزَلَ اللهُ فَأُولَإِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ ٢٠

جو لوگ اللہ کے بیان کردہ قوانین کے مطابق فیصلہ نہ کریں پس وہ فاسق میں

ان آیات کی تفسیر بیان کرتے ہوئے سید ابوالاعلیٰ مودودی لکھتے ہیں:

یہاں اللہ تعالیٰ، ان لوگوں کے حق میں جو خدا کے نازل کردہ قانون کے مطابق فیصلہ نہ کریں، تین محم ثابت کیے ہیں: ایک یہ کہ وہ کافر ہیں، دوسرے یہ کہ وہ ظالم ہیں اور تیسرے یہ کہ وہ فاسق ہیں۔ اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ جو انسان خدا کے حکم اور اس کے نازل کردہ قانون کو چھوڑ کر، اپنے یا دوسرے انسانوں کے بنائے ہوئے قوانین کے مطابق فیصلہ کرتا

ہے، وہ در اصل تین بڑے جرائم کا ارتکاب کرتا ہے۔ اوّلاً یہ کہ اس کا فعل حکم خداوندی کے اٹکار کا ہم معنی ہے اور یہ کفر ہے۔ ٹانیاً اس کا یہ فعل عدل اور انصاف کے خلاف ہے۔ کیونکہ ٹھیک ٹھیک عدل کے مطابق جو ہوسکتا تھا، وہ تو خدا نے دے دیا تھا۔ اس لیے جب خدا کے حکم سے ہٹ کر اس نے فیصلہ کیا تو ظلم کیا۔ تیسرے یہ کہ بندہ ہونے کے باوجود جب اس نے مالک کے قانون سے مخرف ہوکر اپنا یا کسی دوسرے کا قانون نافذ کیا تو در حقیقت بندگی واطاعت کے دائرے سے باہر قدم نکالا اور یہی فسق ہے اور یہ کفر، ظلم اور فسق اپنی نوعیت کے اعتبار سے لاز ما انحاف از حکم خداوندی کی عین حقیقت میں داخل ہے۔ ۸ے

پس وہ قاضی جو اللہ تعالیٰ کے بتائے ہوئے اصولوں کو چھوڑ کر اپنی رائے سے فیصلہ کرتے ہیں، وہ نہ صرف نااہل ہیں، بلکہ کافر، ظالم اور فاسق ہیں۔

حضرت علی علیه السلام ایسے قضاۃ کی صفات یوں بیان کرتے ہیں:

﴿ مِغُوضُ: إِنَّ ابِغَضُ الْخلائقِ رَجلان و رَجلٌ قَمَلَ جَهلًا مُوضِعٌ في خَمَّالِ الْأُمَّةِ۔ " الحے بِ شک تمام لوگوں میں خدا کے نزد کی سب سے زیادہ مُبغوض دو شخص ہیں: ایک وہ ہے جس نے جہالت کی باتوں کو بٹورلیا ہے۔ وہ امت کے جابل افراد میں دوڑ دھوپ کرتا ہے۔

الناس عالم نه ہو: قد سمّاهُ اشباهُ النّاسِ عالماً و لیس به \_ 2 چندانسانی شکل وصورت سے ملتے جلتے ہوئے لوگوں نے اسے عالم کا لقب دے رکھا ہے، حالاتکہ وہ عالم نہیں۔

کراہ: جاهل خبّاط جهالاتِ عاشِ رکّابُ عشواتِ ا وہ جہالتوں میں بھلنے میں بھلنے والا جاہل اور اپنی نظر کے دھندلا پن کے ساتھ تاریکیوں میں بھلنے والی سوار ہوں پرسوار ہے۔

اس نے حقیقت علم کو پر کھا، نہ اس کی تہ تک پہنچا۔ اس نے حقیقت علم کو پر کھا، نہ اس کی تہ تک پہنچا۔

الفتنة باز: عارٌ فى اغباشِ الفتنةِ عمِّ بما فى عقدِ الهدنَةِ من فتوں كى المرامن و آتتى كے فاكدوں سے تاريكيوں ميں غافل و مربوش برا رہتا ہے اور امن و آتتى كے فاكدوں سے آكھ بندكر ليتا ہے۔

المن جہالت کے باوجود عہد قضاوت سنجالنے ولا: بگر فاستکثر من جمع ما قلّ منهٔ حیرُ ممّا کثُر حتّی اذا ارتوک من اجن واکتنز من غیر طائل جلس بین النّاسِ قاضیاً ضامِناً لتخطیصِ ما التبس علی غیرہ۔ مُنَّ وہ ایک باتوں کے سمیٹنے کے لیے منہ اندھیرے نکل پڑتا ہے جن کا نہ ہونا ہونے سے بہتر ہے۔ یہاں تک کہ وہ جب گندے پانی سے سیراب ہو چکا ہوتا ہے اور لا لیخی باتوں کو جمع کر لیتا ہے تو لوگوں میں قاضی بن کر بیٹے جاتا ہوتا ہے اور دوسروں پر مشتبہ رہنے والے مسائل کے طل کرنے کا ذمہ لے لیتا ہے۔

شبہات میں پڑنے والا: فہو من لبسِ الشّبہاتِ فِی مثُلِ نسجِ العنکبوت مِی مثُلِ نسجِ العنکبوت کے الجماو میں پھنسا ہوا ہے۔ جس طرح کڑی خود ہی این جالے کے اندر۔

کے صحیح و غلط میں تمیز نہ کرسکتا ہو: لا یدری اَصابَ ام اخطاً۔ ۷ وہ خود ہے نہیں جانتا کہ اس نے صحیح تھم دیا ہے یا غلط۔

اور وَانُ انحطاً رجا ان یکون اَصابً ما اُله علط جواب ہوتو اسے سے توقع رہتی ہے کہ شاید یہی صحیح ہو

اور یُذُرِی الرِّوایاتِ اِذرآءَ الرِّیحِ الهشیمَ لا ملیءٌ۔ <sup>9</sup> وہ روایات کو اس طرح درہم برہم کرتا ہے جس طرح ہوا سو کھے ہوئے تنکوں کو۔

ن اہل: والله باصدارِ ما وردَ عليهِ \_ الدخداك فتم! وه ان مسائل كول الله كا اہل نہيں جواس سے يو چھے جاتے ہیں۔

ا تابل: و لا هو اهل لما فُوِّضَ اليه على الله على منصب كے قابل ہے جو اس كے سپردكيا كيا ہے ۔

- انکرہ یا میں کو کوشش نہ کرنے والا: لا یحسب العلم کی کوشش نہ کرنے والا: لا یحسب العلم بی نہیں قرار دیتا۔
- دوسروں کو اہمیت نہ دینے والا: و لا یری ان من ور آءِ ما بلغ مذھباً لغیرہ میں میں جہاں تک وہ پہنے سکتا ہے، اس کے آگے یہ جمتا ہی نہیں کہ کوئی دوسرا وہاں تک پہنے سکتا ہے۔
- ﴿ حَنْ كُو چِمْيانِ وَ اللهِ وَ اللهِ اللهِ عليه اكتتَمَ به لما يعلمُ من جهلِ نفسِهِ \_ هو جو بات اس كى سجھ ميں نہيں آتى، اسے پي جاتا ہے۔ كيونكه وه اپنى جہالت كو جانتا ہے۔
- ﴿ نَاحَقُ فَصِلَحُ كُرْنَ وَالْا: تَصُرُخُ مِن جَوْدٍ قَضَائِهِ الدِّمَاءُ و تَعِجُّ مِنهُ المواريثُ لِ الله خون اس كناروا فيصلول كى وجه سے في رہے ہيں اور غير مستق افراد كو پنجي ہوكى ميراثين چلا رہى۔
- ہم جہالت کی موت مرنے والا: الی الله أَشكوا من معشَر یعیشون جهّالاً ویموتون ضلَّالاً۔ عق الله بی سے شکوہ ہے ان لوگوں کا جو جہالت میں جیتے ہیں اور گرابی میں مرجاتے ہیں۔
- ﴿ قُرْآن کُوحَقِر سِمِحَنَّ والا: لیس فیهم سلعةً أَبُورُ من الکِتابِ إِذَا تُلَیَ حقَّ تِلاوتِهِ ولا سِلُعةً أَنفتُ بیعاً ولا أَغُلی ثَمَناً من الکتابِ اذَا حُرِّف عن مواضِعِه ولا سِلُعةً أنفتُ بیعاً ولا أَغُلی ثَمَناً من الکتابِ اذَا حُرِّف عن مواضِعِه ولا أَغُلی تَمَناً من الکتابِ اذَا حُرِّف عن مواضِعِه ولا أَغُلی مِن قرآن سے زیادہ کوئی بے اور اس قرآن کے اسے اس طرح پیش کیا جائے، جیبا پیش کرنے کا حق ہے اور اس قرآن سے زیادہ کوئی مقبول اور قیمی چیز نہیں، اس وقت جب کہ اس کی آیتوں کا بے کے استعال کیا جائے۔
- کی کو برائی اور برائی کو نیکی سمجھنے والا: و لا عندَهم أنكرُ من المعروفِ لله اعرف من المنكر۔ وقان كنزديك نيكی سے زيادہ كوئی برائی نہيں اور برائی سے زيادہ كوئی نيكي نہيں۔

\*\*\*

#### حوالهجات

( ا ) سورة الحديد آية ٢٥

(٢) سورة الرحمان آبيك

(٣) فيض كاشاني، تفسيرالصافي، ج ٥،ص ١٠٠ ناشرموسس الاعلمي للمطبوعات بيروت لبنان ،بدون سال وطبع

(۵) سورة الرحمٰن آية ۸ (۲) وْاكْرُ ابراتيم انس: "المجمّم الوسيط"، ج ۲،ص ۵۸۸

(2) عبد الفضل مولانا عبد الحفيظ بليادي، مرتبه مصباح اللغات ،مدينه پباشنگ سميني ايم اے جناح روؤ كراجي ،طبع اوّل، سال۱۹۸۲ع

(٨) فيروز الدين: " فيروز اللغات (اردولغة )" طبع سوم ،سال١٩٨٣ع

(٩)اليناص ٨٩١)

(١٠) ابو بلال عسكري مفروق اللغويي، باب٢١ من ١٣٦ منشورات مكتبه بصيرتي قم ايران، من ١٣٥٣ه

(١١) ايضا

(۱۲) ایضا

(١٣) نيج البلاغه، قول ٢٣٧، ص ٩٢٥\_ ٩٢٥

(۱۴) مرتضیٰ مطتمری ،سیری در نج البلاغه ،ص۱۱۳ طبع انتشارات صدرا ایران ،طبع اول ،سال ۱۳۷۱هش

(۱۵) نیج البلاغه، ټول ۲۳۱ م ۸۷۸)

(١٦) شرح درر الحكم و غرر الكلم ، ج ٢ ، ص ٥٠٨) (١٦) عبد الواحد آمدي التميى: "غرر الحكم و درر الكلم"، مكتبة الاعلام الاسلامي،قم، ١٣٦٧هش،ص\_٩٩

(١٤) سيد ابوالاعلى مودودي :اسلامي رياست ،ص٣٢٦ ٢٣٤

(١٨) (لمح السجده:١٢)

(١٩) المؤمن : ٢٠)

(٢٠)البقره: ٢٠٠)

(۲۱) بني ااسرائيل: ۲۳)

(٢٢) سورة طر: ٢٢)

(۲۳) بقره: ١١١)

(۲۳) دائرة المعارف اسلامي ج ۱۱ ص ۲۳ ۲۳)

```
(۲۵)ایضاص ۲۷)
                        (٢٦) شمس الدين السزهي : المهوط ، دارلمرفة بيروت ـ سال ١٩٠١ه ج ١١ص٧)
                     (٢٧) شيخ مفيد: المقع، ناشر، الموتمر للشيخ مفيد قم ،ايران سال طبع ١٣١٣ هـ ق، ص- ٢١)
                                                                         (۲۸) الميسوط ج ۸ ص ۸۸)
(٢٩) محد يعقوب الكليني : "الكافي" الطبع الثالث ١٣٦٥ ها ناشر ، دارالكتب الاسلاميد آخوندي ابران، ج عص ٢٠٨
                                                                            (٣٠) سورة ص آية ٢٦)
                                                                         (۱۳) سورة المائده آية ۲۸۲)
                                                                                 (۳۲)النساء ۱۰۵)
                                                                                (۳۳)المائده ۲۸)
                                                                                 (۳۲)المائده ۲۹)
                                                                                  (٣٥)النساء ٢٥)
                                                                 (٣٤) نيج البلاغة قول ٣٠ مِس ٨١٨)
                                                                                        (۳۷)ایشا
                                                                                 (A+) المائده (PA)
                                                                                  (٣٩)النساء ٥٨)
                                                                                  (۴٠) المائده ٨)
                                                               (۴۱) نيج البلاغه ،مكتوب۵۳،ص ۷۵۵)
                                                                                 (۲۲)النساء ۱۳۵)
                                                               (۲۳) نيج البلاغ، قول ۲۳۷، ص۹۴۹)
                                                                    (۴۴) الضا مكتوب ۵۳ ، ۲۹۲۷)
                (۵۵) محمد بن محمد الحاكم النيسا بورى: المستدرك الحاكم، دار المعرفت بيروت سال ۲۰۰۱ه ص ۹۰)
                    (۴۷) (الكافی ،ج ۷،ص ۷۰۶)
(۴۷) شیخ مفید: کمقنع، ناشر، المؤتمر کشیخ مفید قم ،ایران سال طبع ۱۳۱۳ هدق،ص ۲۲۷)
                                                                     (۵۸ تا ۵۸) (المقع ص-۲۱)
                                                (۵۹ تا ۲۷ ) (امام على: نيج البلاغه، مكتوب۵۳، ص۷۲۳)
                                                                         (۲۷-۲۸) ایشاص ۲۷)
                                                            (24_19) في البلاغه، خطبه نمبر ١٤ م ١٣٨٠
```

(۷۴) ميرزاحسين النوري مستدرك الوسائل، ج ١٤ ، باب ٨، آداب قاضي بس٣٥٣، مؤسسه آل بيت قم ، طبع اول سال ۱۴۰۷ھ

(۷۵) نیج البلاغه مکتوب۵۳ ص۵۹ (ترجمه مفتی جعفرهسین)

(٤٦) (سورة المائده آية ٢٨)

(۷۷) ایضا آیة ۲۷))

(۷۸) سيد ابواالاعلى مودودي تنفييم القرآن، ج ١،ص ٧٥، ٢٤٦ پيلشر اداره ترجمان القرآن لا مور، طبع ياز دہم،

سال۱۹۸۳ع)

(۷۹ تا۸۷) نیج البلاغه، خطبه نبر ۱۲ م۱۳۴

(۹۹۳۸ و ۱۳۵) ایشاص ۱۳۵

### المراجع والمصادر

(١)القرآن الكريم

(٢) امام على نج البلاغه (مترجم مفتى جعفر حسين) اماميد پبليكيشنز لا بور

(٣) الو بلال عسكرى: "فروق اللغوية" منشورات مكتبه بصيرتى قم ايران، سن ١٣٥٣هـ)

(4) دائرة المعارف اسلامي

(۵) وْاكْرُ ابراجيم انس: ‹ فَجَمَعُ الوسيط' ، طبع دوتم ، بيروت لبنان ، بدون سال)

(٢) سيد ابواالاعلى مودودي ، تفهيم القرآن، پبلشر اداره ترجمان القرآن لا بور، طبع ياز دېم ، سال ١٩٨٣ع)

(٤) شمس الدين السزهي : المبهوط ، دارلمعرفة بيروت ـ سال ٢٠٠١هـ )

(٨) شيخ مفيد: المقع، ناشر، الموتمر شيخ مفيد قم ،ايران سال طبع ١٣١٣ هـ ق)

(۹) عبد الفضل مولانا عبد الحفيظ بلياوى: "مرتبه مصباح اللغات" ، مديند پبلشنگ سمپنى ايم اے جناح روؤ كراچى ، طبع اوّل، سال١٩٨٢ع

(١٠) فيروز الدين: " فيروز اللغات (اردولغة )", طبع سوم ،سال١٩٨٣ع

(١١) فيض كاشاني ، تفيير الصافي ، ناشر موسس الاعلى للمطبوعات بيروت لبنان ، بدون سال وطبع )

(۱۲) محمد بن محمد الحاكم النيشا يوري: المعتدرك الحاكم، دار المعرفت بيروت سال ۲ ۱۲۰ه )

(١٣) (محد يعقوب الكليني: "الكافى" الطبع الثالث ١٣٦٥ه ناشر، دارالكتب الاسلامية -آخوندي، ابران)

(۱۴) مرتضی مطتمری سپری در نج البلاغه طبع انتشارات صدرا ایران طبع اول سال ۱۳۷۱هش)

(١٥) عبدالواحد آمدي التميمي: " غررالحكم و دررالكلم"، مكتبة الاعلام الاسلامي، قم، ١٣٦٧ه ش)

### الميزان في تفسير القرآن مؤلف: آيت الله علامه سير محمد حسين طباطبائي عليه الرحمة متوفى ٢ م

## سيد رميز الحن موسوي

چودھویں صدی ہجری دنیائے علم و دائش میں انقلاب و تحول کی صدی کہلاتی ہے۔ چونکہ اس صدی میں اسلامی دنیا میں غیر معمولی تحولات اور تبدیلیوں کے علاوہ دینی علوم اور معارف میں بھی قابل قدر تبدیلیاں رونما ہوئیں۔ خصوصاً قرآن فہی اور قرآنی تعلیمات سے غیر معمولی لگاؤ کی قابل قدر تبدیلیاں رونما ہوئیں۔ خصوصاً قرآن منظرعام پرآئی ہیں کہ جنہوں نے بعض قرآنی معارف و اسرار سے پردہ ہٹاتے ہوئے انسانوں کی فکری وعلی کاوشوں کو ایک نیا رخ عطاکیا ہے۔ اس دوران ان تفاسیر قرآن میں سے جس تغییر نے دنیائے علم وفکر میں انقلاب برپا کیا اور بہت سے لوگوں کو قرآنی تعلیمات کے بارے میں نے انداز اور نے پیرائے سے سوچنے اور قرآنی تعلیمات کے بارے میں نے انداز اور نے پیرائے سے سوچنے اور قرآنی تعلیمات سے استفادہ کرنے میں نئی راہیں دکھا کیں، وہ تفسیر المیزان ہے، جس کے مؤلف ایک مورف کا ور کے ایک یگانہ روزگار، عارف، فیلسوف، عالم اور فقیہ تھے۔ جوعلم وعمل اور عرفان حق کا مجمہ اور انبیاء و معصومین ن کی تعلیمات کا کامل نمونہ تھے۔ ان کی یہی تہذیب نفس و تقوی اور روحانی بلند پروازی تھی کہ جس کے وسلے سے وہ المیزان کی شکل میں الہی اسرار اور قرآنی معارف، ورحوی سے دور کے انبانوں پر کشف کرنے میں کامیاب ہوئے اور وی الہی کے لامحدود کورویں صدی تھجری کے انبانوں پر کشف کرنے میں کامیاب ہوئے اور وی الہی کے لامحدود کاماعث میں سے چندلطف المیزان کی صورت میں برسے اور علم ومعرفت کے تشہ قلوب کی سیرانی کاماعث ہے۔

یہاں المیزان کے تعارف کے سلسلے میں فقط علمائے عظام، اساتید محترم، مفسرین کرام اور علامہ طباطبائی علیہ الرحمة کے اہم شاگردوں کی آراء اور اظہار خیال نقل کرنے پر اکتفا کیا جاتا ہے کہ جو انہوں نے المیزان اور مؤلف المیزان کی تفییری خدمات کے بارے میں مختلف مواقع پر بیان کیے ہیں۔ چونکہ عام افراد کے لیے تفسیر المیزان جیسی کتب کی شاخت کا صرف یہی ایک

طریقہ ہے کہ اس قتم کی بلند پاپیملی تالیفات کے بارے میں علاء اور محققین کے بیانات سے استفادہ کرتے ہوئے اس قتم کی اہم تفاسیر کے مختلف پہلوؤں سے آگاہی حاصل کی جائے، ورنہ براہ راست ان علمی کتب و تفاسیر کے ادراک کے لیے برسوں اسا تذہ کرام کے سامنے زانو نے تلمذ تہ کرنے کی ضرورت ہے اور مختلف مقد ماتی علوم و فنون میں سوچھ بوچھ کے بغیر اس قتم کی خواہش محض ایک خام خیالی ہے۔ لہذا علائے کرام اور دنیائے اسلام کے علمی و ادبی حلقوں کافریضہ ہے کہ المیزان جیسے عظیم الہی معارف کے ذفائر سے عوام الناس کو آگاہ کروائیں اور ان کے مفاہیم و عالی مطالب کو عوامی زبان اور عام فہم انداز میں ڈھال کر اسلامی و دینی شعور کی راہ میں عوام الناس کی رہنمائی کر کے اسلامی معاشرے کے شعوری تکامل کا سامان فراہم کریں۔

تفسیر المیزان کے بارے میں علماء کی آراء

ا۔ آیت اللہ جوادی آملی: حوزہ علمیہ قم کے عظیم مفسر قرآن اور فیلسوف اللی حضرت آیت اللہ جوادی آملی مظلم العالی، تفییر المیزان کے مختلف پہلوؤں پروشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں:

تفیر المیزان کی خصوصیت یہ ہے کہ استادؓ نے ظواہر قرآن کے درمیان ایک الی روایت برقرار کی ہے کہ جس سے ظواہر قرآن ایک دوسرے کی تفییر کرنے گے ہیں اور قرآن کے باطن میں بھی ایسی ہی روانی اور انسجام برقرار کیا ہے کہ ہر باطن دوسرے باطن کی تائید کرتا ہوا نظرآتا ہے اور ہر ایک آیت کا قوی ترین باطن کی مانند ہے۔ آیت کا قوی ترین باطن کی مانند ہے۔ اگرکسی بلند و اعلی معارف کے بارے میں کسی ایک آیت کے باطن کے عنوان سے کسی جگہ بحث ہوئی ہے تو وہی بلند و اعلی معارف کہ جو اس آیت کا باطن ہے ایک دوسری مناسب آیت کا باطن نظرآتا ہے۔ اہل فن اور زبان باطن ہے، ایک دوسری مناسب آیت کا باطن نظرآتا ہے۔ اہل فن اور زبان طباطبائی رضوان اللہ علیہ نے رکھی ہے، صرف قرآن ، بالقرآن، جس کی بنیاد علامہ طباطبائی رضوان اللہ علیہ نے رکھی ہے، صرف قرآن کے ظواہر کی آئیس میں ہم آئیل ہیں، ویسے ہی باطن قرآن کی تفایر کے قائل ہیں ،.. اوراس مرتب و مقام تک وہ فقط تہذیب نفس اور تقوئی ہی کے راستے سے بہنی سکے مرتب و مقام تک وہ فقط تہذیب نفس اور تقوئی ہی کے راستے سے بہنی سکے مرتب و مقام تک وہ فقط تہذیب نفس اور تقوئی ہی کے راستے سے بہنی سکے مرتب و مقام تک وہ فقط تہذیب نفس اور تقوئی ہی کے راستے سے بہنی سکے مرتب و مقام تک وہ فقط تہذیب نفس اور تقوئی ہی کے راستے سے بہنی سکے مرتب و مقام تک وہ مصل کرنے کے بعد وہ کھلے قلب کے ساتھ خدمت

قرآن میں حاضر ہوئے ہیں، تب جا کرقرآن نے (اپنے اسرار و معارف) ان پر ظاہر کیے ہیں۔ ا

ایک دوسرے مقام پرآیت اللہ جوادی آملی المیزان میں قرآن اور عترت (ع) کے ارتباط کے بارے میں بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

علامہ طباطبائی جیسے عالم ربانی نے تفسیر قرآن کے پرتو میں اہل بیت علیم السام نے قرآن کے کلام کو بعنوان بحث روائی پیش کیا اور جو کچھ معصومین علیم السام نے قرآن کریم کے بارے میں فرمایا، اسے نقل کر کے اس کی تحلیل و تشریح کی اور (اس طرح) صحیح انداز میں (قرآن کے ساتھ ساتھ) معصومین (ع) کی شافت و معرفت بھی کروا دی۔ چونکہ قرآن اہل بیت (ع) سے ہرگز جدا شافت و معرفت بھی کروا دی۔ چونکہ قرآن اہل بیت (ع) سے ہرگز جدا اہل بیت (ع) کے اس شاگرد نے قرآن کی تفییر اس اسلوب اور روش کے مطابق کی ہے کہ جس کا حکم عترت اہل بیت (ع) نے دیا ہے۔ علامہ بزرگوار نے قرآن اور اہل بیت (ع) ہر دو سے سرمایہ تفییر اخذ کر کے اور اسی کی بنیاد و اساس پر ( تکیہ کرتے ہوئے) قرآنی مطالب و مفاجیم کو بیان کیا ہے۔ البذا انہوں نے اپنی اس تفسیر قرآن میں کلام ثقلین (اہل بیت وقرآن) کو زندہ کیا انہوں نے اپنی اس تفسیر قرآن میں کلام ثقلین (اہل بیت وقرآن) کو زندہ کیا

تفسیرالمیزان کی روش کے بارے میں آیت اللہ جوادی آملی فرماتے ہیں:
علامہ طباطبائی کی تفییر ایک قرآنی تفییر ہے، نہ کہ عرفانی وفلنی تفییر۔ جب تفییر کی بحث ختم ہوتی ہے تو وہ ایک جدا بحث بعنوان فلنی بحث یا روائی بحث یا اخلاقی بحث یا اجتماعی بحث قائم کرتے ہیں۔ ایک آیت کے پیچے ایک فلنی مسئلے کی بحث چھیڑنے کا مطلب بینہیں کہ اس آیت کوفلنی روش کے تحت حل کر رہے ہیں، بلکہ وہ آیت کوقرآنی روش و اسلوب کے مطابق حل کرتے ہیں۔ البتہ عقلی مسائل کو بعنوان تائید ذکر کرتے ہیں یاسٹین فلنی مسائل کو ان کی خاص اہمیت کی وجہ سے نقل کرتے ہیں۔ وہ فلنی بحث اور دوسری ابحاث کوتفیر کے دوران ذکر نہیں کرتے تاکہ "تفییر" سے فلنفہ اور دوسرے علوم کی سرحدیں جدا رہیں۔ وہ فرماتے تھے جو پچھ فلنفہ میں کہا گیا ہے، قرآن اس کی تائید کرتا ہے۔ "

۲۔ آیٹ اللدشہید مرتضلی مطہریؓ: علامہ طباطبائی ؓ کے عظیم شاگرد اوراسلامی علوم و معارف کے بنظیر عالم، شہید مرتضلی مطہریؓ، علامہؓ کی تفییری خدمات اور شخصیت کے متعلق یوں

اظهارنظركرتے ہيں:

علامه طباطبائي مبهت ہى عظيم اور فتىتى انسان ميں۔ ايك ايبا انسان كه سوسال آئندہ بیٹیں اور ان کے افکار کی تحلیل و تجزیه کریں، تب ان کی ارزش و قیت کا پیتہ چل سکے۔ بیرانسان واقعاً اسلام کے عظیم خدمت گزاروں میں سے ایک ہے۔ درحقیقت وہ تقوی اورمعنویت کے مجسمہ ہیں اور تہذیب نفس اور تقوی میں بہت ہی عالی مقامات طے کیے ہوئے ہیں۔ میں نے برس با برس تک اس عظیم انسان کی بربرکت محفل سے فیض اٹھایا ہے اور اب بھی اٹھا رہا ہوں۔ ان جیسے عظیم انسان کی حجلیل، علم کی حجلیل ہے اور معاشرے کی تحلیل ہے۔ نه صرف دنیائے اسلام میں بلکہ غیر اسلامی دنیا لیعنی بورب اور امریکہ میں بھی اسلامی معارف سے آگاہ مستشرقین انہیں ایک عظیم مفکر کے عنوان سے جانتے ہیں۔ان کی تفسیر المیزان، ان تفاسیر میں سے بہترین تفسیر ہے، جواب تک قرآن پرکھی گئی ہیں۔ البتہ قرآن مجید کا ایک مقام ومرتبہ ہے کہ سی تفسیر کے بارے میں نہیں کہا جا سکتا اور نہ ہی بید دعویٰ کیا جا سکتا ہے کہاس نے قرآن کاحق ادا کردیا ہے، کیکن مفسرین میں سے ہرایک نے ایک خاص پہلو سے قرآن کی خدمت کی ہے۔ میں بید دعویٰ کرسکتا ہوں کہ بیتفسیر المیزان این کچھ خاص پہلوؤں کے لحاظ سے بہترین تفییر ہے کہ صدر اسلام سے لے کرآج تک شبعہ وسیٰ کے درمیان ایسی تفسیر نہیں لکھی گئی ہے۔

ایک دوسری جگه شهیدمرتضی مطهری کلصے بین:

تفسیرالمیزان سب کی سب فکر و (تدبر) کے ساتھ نہیں کھی گئے۔ میرا اعتقاد ہے کہ اس تفسیر کے بہت سے مطالب غیبی الہامات کا نتیجہ ہیں۔ میرے لیے دینی واسلامی مسائل کی کم ہی کوئی ایسی مشکل پیش آئی ہو گی کہ جس کے حل کی کلید میں تفسیر المیز ان میں پیدا نہ کرسکا ہوں۔ <sup>ھے</sup>

۳۔ آیت اللہ محمد سین حسینی تہرانی : علامہ طباطبائی ؓ کے ایک اور شاگرد اور یاد نامہ علامه طباطبائی بنام '' مہرتابان'' کے مؤلف، المیزان میں علامہ کی تفییری روش اور طریقے کے بارے میں لکھتے ہیں:

وہ جب تریز میں تھے تو انہوں نے اول سے لے کرسورہ اعراف تک قرآن

کریم کی ایک تغیر لکھی تھی۔ البتہ یہ تغیر مخضرتھی اور اس تغیر اور جمع شدہ تحریوں سے وہ طلاب کے لیے تدریس بھی کرتے تھے، لیکن بعد میں فیصلہ یہ ہوا کہ ایک تفصیلی تغییر جدید اسلوب کے مطابق لکھی جائے کہ جس میں موجودہ زمانے کی تمام ضروریات مرنظر رکھنے کے علاوہ تاریخی، فلفی، اخلاقی اور اجتماعی اور روائی ابحاث کی رعایت بھی کی جائے۔ خداوندتعالی نے ان کویہ توفیق عطا فرمائی اورانہوں نے ایک تفییر بنام المیزان فی تفسیر القرآن بیس (۲۰) جلدوں میں تالیف کی۔ اس تغییر کی ابتداء تقریباً سامی القرآن بیس ہوئی اور اس کی تالیف کا کام شب قدر، ۲۳ رمضان المبارک ۱۳۹۲ ھیل کوئتم ہوا۔ اس تغییر کی تالیف کے دوران بی علامہ وزہ علمیہ قم کے طلاب ان کے دیں میں فیض باب ہوتے تھے اور بہت سے فاضل طلاب ان کے دیں میں فیض باب ہوتے تھے۔

اس تفییر کی سب سے اہم خصوصیت وہی آیات قرآن کی خود آیات کے ذریعے تفییر ہے۔ یعنی قرآن کی تفییر خود قرآن کے ذریعے کرنا، چونکہ روایات کے مطابق اِنَّ القُرآن یفسر بعضہ بعضاً۔ سب آیات قرآن ایک ہی مبداء سے نازل ہوئی ہیں اور یہ ایک ایبا کلام ہے جس کی بعض آیات کی بعض دوسری آیات تفییر کرتی ہیں۔

بنابریں تمام قرآن ایک ہی کلام کے تھم میں ہے اورایک ہی خطاب ہے جو متعلم واحد سے صادر ہوا ہے۔ لہذا اس کاہر جملہ، دوسرے جملے کا قریبہ ومفسر بن سکتا ہے۔ اگر بعض آیات کے معانی میں خفاء و پوشیدگی نظر آتی ہے تو دوسری آیات ملاحظہ کرنے اور ان کے ساتھ تطبق اور مقابلہ کرنے سے کہ جو اس موضوع یا اس سے مشابہ مطالب میں وارد ہوئی ہیں، معانی کی بیخفاء و پوشیدگی ختم ہو جاتی ہے۔ اس تفیر کی اساس اس بات پر رکھی گئی ہے کہ آیات کی خود آیات سے تفییر کریں اور معنی قرآن کو خود قرآن سے حاصل کریں۔

دوسری خصوصیت المیزان میں بیہ ہے کہ اس تفسیر میں مختلف ابحاث کا وجود ہے۔ لینی قرآنی ابحاث کے علاوہ روائی بحث اجتماعی، تاریخی، فلسفی، اور علمی بحث جدا طور پر اور مطالب کی آپس میں پیچیدگی اور خلط ہونے کے بغیر سے

مفیدابحاث پیش کی گئی ہیں۔

اسی لیے اس تفسیر میں موجودہ دنیا کے مسائل، مختلف علمی آراء اور افکار و نظریات کے بارے میں سیر حاصل بحث کی گئی ہے اور قوانین اسلام کے ساته ان آراء و افکار اور نظریات کی تطبیق اور جرح و تنقید اور اعتراض و تصویب یا نفی و اثبات کو شخص کیا گیا ہے اور اسلام کے مقدس قوانین پر ہونے والے اشکالات و اعتراضات کہ جوشرق وغرب کے الحادی مکاتب فکر کی جانب سے اٹھائے جاتے ہیں، ان کا ممل جواب دیا گیا ہے اور ان اعتراضات کے کمزور اورمبہم پہلوؤں اور مغالطات کوروش کیا گیا ہے۔ اس تفسیر کی ایک دوسری خصوصیت بد ہے کہ مذہب تشقیع اور مکتب اہل بیت (ع) کے دفاع میں دقیق اور عمیق ابحاث میں آیات کی دلالت کے ساتھ ساتھ رساء اور بلیغ زبان میں بغیر کسی عصبیت اور آتش تعصب کو روثن کیے خود آیات قرآنی کی الیی تفسیر پیش کی گئی ہے جونا قابل انکار ہے۔ پھر خود اہل بیت (ع) کی جانب سے نقل ہونے والی روایات مثلاً تفییر الدر المنثور وغیرہ سے دلالت کے تمام موضوعات پر مطلب کو واضح کیا گیا ہے اور حضرت امير المؤمنين على ابن الى طالب (ع) اور ائمه طاهرين + كى ولايت عامہ کلیہ کو برا بن و دلائل کے ساتھ واضح کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ علامہ طباطبائی اس تفسیر میں مصر کے ہمعصر اہل سنت مفسرین کے مطالب کو بغیر کسی کا نام لیے نقل کرتے ہیں اور ان کے کمزور استدلالات اور خطا و اشتبامات کوآشکار کرتے ہیں۔

اخلاقی مسائل میں وسعت کے ساتھ اور عرفانی مسائل میں دقیق ولطیف پیرائے میں لیکن انتہائی اختصار کے ساتھ گذرتے ہیں اور چھوٹے جھوٹے جملوں میں معنی ومفہوم کی پوری ایک دنیا سموتے ہوئے انسان کولقاء اللہ اور اپنے اصلی وطن کی جانب وعوت دیتے ہیں۔ اس تفسیر میں علامہ طباطبائی تقرآن کے ظاہری و باطنی معانی اور عقل و نقل کے درمیان ایک حسین امتزاج و ارتباط قائم کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔

بی تفسیر اس قدر دلچیپ اور دلنشین ہے کہ اسے اسلام اور عقائد شیعہ کی سند

کے عنوان سے دنیا والوں کے سامنے پیش کیاجا سکتا ہے اوراس کی اساس پر انہیں مذہب تشیع اور حقانیت اسلام کی جانب دعوت دی جاسکتی ہے، جیسا کہ یہ کام خود بخو د انجام پا چکا ہے اور المیزان دنیا بحر میں پہنچ چکی ہے۔ بیرس اور امریکہ سے لے اسلامی ممالک تک اس کے بے شار نسخ ارسال ہو چکے ہیں اور اس پر بحث و تحقیق ہو رہی ہے اور یہ تفیر علمی محافل میں اہل تشیع کے لیے سرفرازی اور فخر و مباہات کا موجب بن چکی ہے۔ کے

۵۔ آیت اللہ حسن زادہ آملی: حوزہ علمیہ قم اور دنیائے علم و فلفہ کے مایہ ناز استاد حضرت آیت اللہ حسن، حسن زادہ آملی مظاء العالی، علامہ طباطبائی اور تفییر المیزان کے بارے میں بول اظہار نظر فرماتے ہیں:

حضرت استاد علامہ طباطبائی تعت مراقبت اور ادب مع اللہ میں وافر بلکہ اوفر حصہ رکھتے تھے۔ وہ ایک ایس ہستی تھے کہ جس کی زندگی کے تمام شکون اور تمام قلمی آ فار مختصر کتب سے لے کرعظیم الشان تفییر المیزان تک اور محافل درس کے تمام احوال و اطوار اور ان کی تعلیم و تادیب کی ابحاث و مجالس، سب کی سب خیر و برکت اور عقل و فکر کے شور عشق سے سرشار تھیں۔ آ نجناب کی شناخت و بہجان کا بہترین ذریعہ ان کا عرفانی سیر وسلوک، ان کی تدریس اور علمی تالیفات ہیں۔ حوزہ قم کے تمام افاضل کہ جومعارف حقہ جعفریہ کے اصول و (فروع) کی کرسی تدریس پر مشغول ہیں، سب ان کے شاگرد میں اور ان کی عظیم الشان تفییر المیزان، جو کہ دنیائے علم کے لیے مایہ فخر و مباہات اور ان کی عظیم الشان تفییر المیزان، جو کہ دنیائے علم کے لیے مایہ فخر و مباہات اور ان کی تالیفات میں ام الکاب مجھی جاتی ہے۔ یہ تفییرایک ایبا شہر حکمت اور مدینہ فاضلہ ہے کہ جس میں بہترین اور بلند پایہ انسانی مباحث و حکمت متعالیہ اور دین کی عقلی ونقی، عرفانی وفلنی، اخلاقی واجتماعی اور اقتصادی شعبوں پر بحث کی گئی ہے۔ ق

۲۔ دارالتقریب بین المذاهب اسلامیه: المیزان کے بارے میں جب کہ ابھی اس کی دو ہی جلدیں منظرعام پر آئی تھیں، مصر میں دار التقریب بین المذاهب اسلامیه کا نشریدا پنی آ تھویں جلد کے دوسرے شارے میں اپنے فیتی تجرے میں لکھتا ہے:
تشیر المیزان، قرآن کریم پرعلامہ محمد حسین طباطبائی "کے قلم سے ایک جدید تفییر ہے، جن کا شار علمائے امامیہ کے بزرگان میں سے ہوتا ہے۔ ہم نے

اس تفییر کے مقد ہے اور اس کے پچھ موضوعات کامطالعہ کیا ہے، جن پرخفیق کی گئی ہے اور جس قدرہم نے مطالعہ کیا ہے، اس سے جو چیز ہمیں اس تفییر میں نظر آتی ہے، وہ یہ کہ کسی خاص فدہب کے بارے میں تعصب سے کام نہیں لیا گیا اور تفییری ابحاث میں گہرائی وعمق، علمی توانائی اور آسانی وسہولت نہیں لیا گیا اور تفییر قرآن میں ایک خاص روش اختیار کرتے ہوئے قرآن کی قرآن کے ذریعے تفییر کی ہے اور انہوں نے بہت سے ایسے اقوال، آراء کی قرآن کے دو صحیح بنیادوں پراستوار نہیں ہیں اور الی تاویلات ہیں کہ جن کا ہدف تفییر قرآن نہیں، بلکہ ایک علمی نظر ہے، کلامی روش، فلفی کہ جن کا ہدف تفییر قرآن نہیں، بلکہ ایک علمی نظر ہے، کلامی روش، فلفی نظریات اور اذہبی قاولی کا احداء ہے۔

المیزان کی خصوصیات میں سے آیک بیہ ہے کہ آیات کی تفیر سے فراغت کے بعد، اہم ترین موضوعات و مسائل شروع کرتے ہوئے، ان کوخود قرآن کی مدد سے حل کیا گیا ہے۔ ط

ک۔ آقائے بزرگ تہرانی : عظیم شیعہ محقق اور مولف اور کتاب الذریعة الی تصانیف الشیعة کے مؤلف مرحوم آقامحن بزرگ تہرانی المیزان اور مولف المیزان کے بارے میں کھتے ہیں:

سید محمد حسین طباطبائی تیمریزی قاضی، ایک ارجمند عالم اور عظیم مدرس بیل اور حزه علمیه قم کے جانے بیچانے اساتذہ اور ارکان میں شار ہوتے ہیں۔ بہت سے طالبین علم و دانش، ان کے دروس میں حاضر ہو کر ان علمی محافل سے استفادہ کرتے ہیں۔ ان کی بہت سی علمی اور اہم تالیفات ہیں کہ ان میں سے فیتی اور عظیم ترین کتاب المیزان فی تفسیر القرآن ہے۔ یہ کتاب تفییر قرآن میں ایک عظیم دائرۃ المعارف ہے کہ جو ایک متین وعمدہ اسلوب اور فلفی روش پر تالیف ہوئی ہے اور ابھی تک اس کی دوجلدیں زیور طبع سے آراستہ ہو چکی ہیں۔ میں نے ایک ایسے شخص کی طرح اس کی جانب ہاتھ برسایا کہ جس کوایک عظیم حقیقت مل گئی ہو اور انتہائی دفت و گہرائی کے ساتھ اس کا مطالعہ کیا اور سخت جیرت و تعجب ہوا کہ یہ کتاب نہ صرف تفییر پر مشمتل ہے، بلکہ فلفی، تاریخی اور اجتماعی ابحاث پر بھی حاوی ہے۔ لا

۸ \_ آیت الله علی احمدی میانجی : حوزه علمیه قم کی ایک علمی شخصیت، استاد اور محقق آیت الله احمدی میانجی کتیج بین:

بعض مفسرین نے صرف ونحو، معانی و بیان اور ارض وساء کی خلقت سے مربوط فقص و حکایات سے لے کر کلام، فلسفہ اورتصوف جیسے علم تفسیر سے مخص فنون کی بنیاد برقرآن کی تفاسیر کلھی ہیں اور اس کے برعکس ایک دوسرے گروہ نے معبدانہ انداز میں فقط رسول اکرم اور صحابہ اکرام سے منقول روایات ونصوص کی بناء برتفسر قرآن میں قدم اٹھایا ہے۔ بیسب اہل سنت کےمفسرین کی مات تھی۔ رہی مات علائے شبعہ کی تو انہوں نے ایک الیی روش اختیار کی ہے کہ جس میں قرآن کریم کے ظواہر میں دفت ویڈ براور ائمہ اطہار (ع) کی روایات سے تمسک کرتے ہوئے قرآن کی تفسیر کی ہے۔ اس سلسلے میں شیخ طوی " کی تفسیر التبیان اور شیخ طبری کی مجمع البیان (بطور نمونہ) دیکھی جاسکتی ہیں۔ یہی روش جاری رہی، یہاں تک کہ ہمارے زمانے میں استاد محقق علامہ طباطبائی قدس سرہ نے کمر ہمت باندھی اور مشکلات و زحمات برداشت کرتے ہوئے بحث وتحقیق اور دقت و مذہر کے ساتھ تفسیر میں ایک عمدہ اور نئے اسلوب کو ایناما۔ اس طرح یہ تفسیر ، مذہب المبیرے لیے فخر ومبامات کا باعث بن گئی۔تفسیر المیز ان میں علامہ طماطمائی " نے مختلف علمی مسائل کے بارے میں خاص عناوین کے تحت بحث کی ہے اور چند ایک مسائل پر تو بغیر کسی عنوان کے بہت ہی عدہ تحقیق و بحث کی گئی ہے۔ اگر کوئی انصاف کے ساتھ اس (تفسیر) کی جانب رجوع کرے تو ہماری اس بات کی تائید کرے گا کہ آج اکثر طالبین علم و دانش اور معاصر مؤلفین انہی کے دسترخوان علم و دانش کے ریزہ چین اور انہی کی دقیق قرآنی و فلسفی تحقیقات سے مستفید ہورہے ہیں۔ ال

9\_ آیت الله محمد، محمدی گیلانی: ایک دوسرے استاد اور عالم دین آیت الله محمدی گیلانی

لكھتے ہیں:

استاذنا ومولانا نے قرآن کریم کی تفییر و توضیح میں قواعد عقلی استعال نہیں کے بلکہ تفییر شریف المیزان میں فلنی اور روائی ابحاث کو بہانہ قرار دیا ہے

کہ اس طرح قواعد عقلی کے اعتبار میں اضافہ کریں اور ان علوم شریفہ کی حقانیت کو قرآن معصوم اور اہل بیت عصمت (ع) کی زبان مبارک سے فابت کریں۔ سل

آیت الله گیلانی ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

تفیر المیزان ایک غیرمعمولی تفیر ہے کہ جو بالکل نئی روش اور اسلوب کے مطابق کلھی گئی ہے اور بلامبالغہ یہ تفیر، تفیر اہل بیت رسول ہے۔ لیخی تفیر قرآن بالقرآن ہے۔ (اس تفیر میں) علامہ بزرگوار برآیت میں دوسری مشابہ آیت سے استدلال کرتے ہیں۔ خداوند بزرگ نے انہیں تا ویل احادیث کی خصوصیت، حضرت یوسف صدیق علیہ اللام کے مجزات میں سے ایک ہے۔ تاویل احادیث کی خصوصیت، حضرت یوسف صدیق علیہ اللام کے مجزات میں سے ایک ہے۔ تاویل احادیث کی تاویل کی خصوصیت رکھتے تھے۔ لینی اہل بیت رسول سے صادر احادیث کی تاویل کی خصوصیت رکھتے تھے۔ لینی اہل بیت رسول سے صادر مشدہ روایات کو قرآن کی جانب لوٹاتے تھے اوریہ ایک عجیب کمال ہے، جو میں نے ائمہ اطہار (ع) کے علاوہ دیگر صلیء، فقہاء میں اس حد تک نہیں میں قدر علامہ طباطبائی میں تھا۔ س

\*ا۔استاد محمرتقی مصباح یزدی: حوزہ علمیہ قم کے فلفہ و معارف کے استاد اور محقق ججہ الاسلام و المسلمین محمرتقی مصباح یزدی کہ جن کاشار بھی علامہ کے شاگردوں میں ہوتا ہے، اپنے استاد کی تفسیری خدمات کے بارے میں لکھتے ہیں:

خداوندتعالی نے جوعظیم توفیقات انہیں عطافر مائیں، وہ بہ ہیں کہ انہوں نے شیعہ حوزہ ھائے علمیہ میں تفییر قرآن کو زندہ کیا اور مسلسل جد و جہد کے بعد ایک نفیس فیمی تفییر المیزان ہیں (۲۰) جلدوں میں تالیف کر کے دنیائے اسلام کے سامنے پیش کی۔ یہ ایک الیمی کتاب ہے جو عالی ترین اسلامی معارف کے مختلف اعتقادی، اخلاقی، اجتماعی اور تاریخی موضوعات یر حاوی ہے۔

پہ کتاب قرآن کی تنہا لفظی تفسیر اور آیات کے مفاہیم کی سادہ توضیح ہی نہیں، بلکہ استاد معظم نے اس عظیم کتا ب میں اسلامی معاشرے کی ضروریات کے مطابق مستقل عناوین کے تحت مختلف ابحاث پیش کی ہیں اور ان کے حل کے لیے قرآن کی آیات کریمہ سے مدد لی ہے۔ مرحوم استاد تفییر کے ضمن میں السے اجھا کی مسائل کی جانب خصوصی توجہ مبذول کرواتے ہیں کہ جن سے ہمارے معاشرے کو ان سے آگاہ ہونا چاہیے اور ان کے اصل اسلامی ماخذ کی جانب رجوع کرنا چاہیے ۔ یہ کتاب تمام مؤلفین اور خطباء کے لیے دینی، ثقافتی، اقتصادی، تاریخی اور سیاسی مسائل کی تحقیق اور زندگی کے تمام پہلوؤ ک میں منبع اور ماخذ کی حثیت رکھتی ہے ... یعنی تفییر المیز ان ایک ایسے معاشرے کے لیے تمام ثقافتی اور دینی مشکلات حل کرنے کی کلید ہے کہ جو کامل کے راست پر استوار ہے اور اسلامی انقلاب کے لیے زمین ہموار کر ہا ہے قا

الآيت الله ناصر مكارم شيرازى: نامور فقيه اور دانثور آيت الله مكارم شيرازى لكفت

ىلى:

تفسیر المیزان ایک الیی تفسیر ہے کہ جوتفسیر قرآن بالقرآن کی عالی ترین روش اور اسلوب برلکھی گئی ہے۔ بچی بات تو یہ ہے کہ یہ تفسیر بہت سے ایسے حقائق پر مشتمل ہے جو ابھی تک ہم پر مخفی ہیں۔ اللہ

۱۲\_آیت اللہ جعفر سبحانی: حوزہ علمیہ قم میں معقولات کے مایہ ناز استاد، محقق اور مؤلف استاد جعفر سبحانی ککھتے ہیں:

علامہ طباطبائی کو تفسیر میں ایک خاص روش اور اسلوب کے بانی کی حیثیت سے پہچانا جانا چاہیے۔ چونکہ اس اسلوب اور روش تفسیر کے نمونے فقط خاندان رسالت کی روایات و اخبار میں ملتے ہیں اور وہ اسلوب، تفسیر قرآن بالقرآن ہے اور آیات کا ابہام دوسری آیات کے وسیلے سے رفع کرنا ہے۔ تفسیر کا بیہ اسلوب اور شیوہ نبی اعظم اور ان کے وصی گرامی (ع) کی دعوت کا حاصل تھا، کیکن افسوس اس شیوے اور اسلوب تفسیر سے پوری تاریخ اسلام میں بہت کم استفادہ کیا گیا ہے، جب کہ ہم دیکھتے ہیں، ہمارے معصومین نبی اور پیشواتفسیر قرآن میں اس اسلوب اور روش پڑمل کرتے تھے۔ کے اور پیشواتفسیر قرآن میں اس اسلوب اور روش پڑمل کرتے تھے۔ کے

تفسیر المیزان کے بارے میں علائے کرام کے انہیں اقوال و بیانات پراکتفا کرتے ہوئے، آخر میں المیزان کے مؤلف علامہ طباطبائی ؓ کے خود اپنی روش تفییر اور اسلوب کے بارے میں اظہار نظر کو المیزان کے مقدمے سے نقل کر کے اس مقالے کوئتم کرتے ہیں:

المیزان اپنے مؤلف کی نظر میں: علامہ طباطبائی تغییر المیزان کے مخضر سے مقد مے میں تغییر قرآن کے بارے میں فلفی، کلامی، اخباری اور نصوف اور جدید روثن فکر مکاتب کے تغییری اسلوب پر تنقید کرنے کے بعد مقدمہ کے آخری حصہ میں اپنے اسلوب تغییر کے بارے میں یوں اظہار نظر فرماتے ہیں:

قرآن کی تفییر میں ہم (نے جو روش اختیار کی ہے، وہ یہ ہے کہ) قرآن کی تفسیر، قرآن کے ذریعے کریں اور آیت کے معنی کی توضیح (اسی کی مانند) دوسری آیت میں تدبر و فکر کے ذریعے کریں کہ اس اسلوب اور روش کی دعوت خود قرآن میں دی گئی ہے اور آیات کے مصادیق کو ان خواص کے ذریعے پیچانیں کہ جوخود آیات سے معلوم ہوتے ہیں۔ جبیبا کہ خداوند متعال كارشاد ب: وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانَالِّكِكُ إِنَّ شَيْءٍ .... (عل: ٨٩) بم ن قرآن کو ہر چیز کے بیان کے لیے تم یر نازل کیا۔ کیے ہوسکتا ہے کہ قرآن میں ہر چیز کابیان ہو، کیکن خود قرآن اینے آپ کے لیے بیان نہ ہواور ایک جگه ارشاد خداوند تعالی<del>ٰ</del> ے: هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنْتِ مِنَ الْهُدِي وَانْفُرُ قَان ... (بقره: ١٨٥) قرآن لوگوں کے لیے ہدایت اور واضح و روثن راہ (ہدایت) اور میزان حق و ماطل ہے۔ پھرفرمایا: وَاَنْزَلْنَا إِلَيْكُمُ نُورًا لَيْبِينًا (ناء: ١٢٣) ہم نے تہاری جانب واضح و روش نور جیجا۔ کیسے ممکن ہے کہ قرآن لوگوں کے لیے ہدایت، روشنی، میزان حق و باطل اور آشکار اور روش (نور) کتاب ہو، کیکن خود آیات قرآن کے فہم و ادراک کے لیے کفایت نہ کرے کہ جس کی لوگوں کو اشد ضرورت و احتیاج ہے۔ کیا خداوند متعال نے یہ نہیں فرمایا: وَالَّذِيْرِي جَاهَدُوا فِينَالَنَهُدِينَةُهُمْ سُبُلَنا... (عَبُوت: ٧٩) جولوك مارى راہ میں کوشش کرتے ہیں، ہم ان کو اینے راستے کی طرف ہدایت کرتے ہیں۔ کون سی کوشش، معانی قرآن کے فہم و ادراک کی کوشش و زحت سے زیادہ اہم ہے؟ اور کون سی راہ ہدایت، معانی قرآن کے سجھنے سے بہتر ہے؟ اس کے بعد علامہ کھتے ہیں:

پھر نبی اکرم کہ جنہیں خدا نے علم قرآن عطا فرمایا اور معلم قرآن قرار دیا، جیسا کہ خداوند تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَيُطَهِّرَكُمْ تَطُهِيْرًا (الراب: ٣٣) اور پُردوسری آیت میں فرمایا:

اِنَّهُ لَقُدُ اَنْ كَرِیْمُ فَ فِی کِتْبِ مَّ كُنُونِ فَی لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ وَ وَلَا لَا لَمُطَهَّرُونَ وَلَا الله وَ الله

آخر میں علامہ طباطبائی " اپنے اسلوب تفسیر کے بارے میں اور تفسیری موضوعات کی وضاحت کرتے ہوئے کلھتے ہیں:

بنابریں معلمین قرآن یے جو واضح راہ اور روش اپنائی ہے، وہ یہی راہ

ہے۔ ہم سے بھی جہاں تک ہو سکا اسی روش و اسلوب کو اپنا کیں گے اور بعنوان توضیح اسی روش و طریقے کے مطابق آیات کے بارے میں بحث کریں گے اور آیات کی تفسیر میں ہرفتم کے فلسفی استدلال اور علمی کلیات یا عرفانی مکاشفات سے پر ہیز کریں گے۔ فقط بعض ادبی ٹکات کہ جن کی قرآن کے عربی اسلوب کو سیجھنے میں ضرورت ہے یا عقلی بدیہات اور ان علمی اصولوں سے استفادہ کریں گے کہ جن کے بارے میں کسی کو کوئی اختلاف نہیں ہے۔ کہ

اس کے بعدعلامہ " ' بیان آیات ' کے عنوان سے مذکورہ اسلوب تفییر کے ساتھ بیان شدہ مطالب کے موضوعات کوجن سات اقسام میں تقسیم کرتے ہیں، وہ یہ ہیں:

ا۔ اساء صفات خداوند متعال سے متعلق معارف وحقائق۔ مثلاً حیات، قدرت، علم، سمیع ہونا، بصیر ہونا، مکتا ہونا وغیر ہم۔

۲ ـ افعال خداوند متعال سے مربوط اطلاعات ومعلومات ـ مثلاً خلق، امر، ارادہ، مثیت، بدایت، اضلال، قضا و قدر، جبر و تفویض، رضا اورغضب وغیرہ ـ

س کلیات عالم سے مربوط مسائل کہ جوانسانی وجود سے تعلق رکھتے ہیں۔ مثلاً لوح وقلم، عرش وکری، بیت معمور و آسان و زمین، ملائکہ وشیاطین اور جن وغیرہ۔

۴ \_ انسان سے مربوط دنیاوی زندگی سے پہلے کی معلومات \_

۵۔ انسان کی دنیاوی زندگی سے مربوط معلومات۔ مثلاً بنی نوع انسان کی تاریخ، شاخت انسان، اجماعی اصول کی پیچان، نبوت و رسالت کی شاخت، وحی و الہام ، کتاب، دین اور شریعت کی معرفت و پیچان اور پیخبروں کے مقام و مرتبے سے مربوط باتیں۔

۲۔ انسان کی اخروی زندگی سے مربوط معلومات۔ مثلاً معاد و برزخ، حشر و قیامت وغیرہ۔

ے۔ انسانی اخلاق سے متعلق معارف اور ان مقامات و مراحل کا بیان کہ جو مردان حق اور عرفاء ، بندگی خدا کی راہ میں طے کرتے ہیں۔ مثلاً اسلام، احسان، خضوع، اخلاص جیسی صفات حمیدہ۔

اس کے بعد حضرت علامہ مقدمہ کے آخری حصے میں لکھتے ہیں: آمات کی توضیح وتفسیر کے بعد بحث روائی کے عنوان سے کچھ احادیث و روایات ذکر کی گئی ہیں۔ جہاں تک ممکن تھا شیعہ وسنی طریقے سے روایات و احادیث پنجبر اور فرامین اہل بیت اطہار (ع) کوجمع کیا گیا ہے۔ البتہ وہ روایات (و اقوال) کہ جو صحابہ تا بعین کے مفسرین سے وارد ہوئی ہیں، ان کے نقل کرنے سے صرف نظر کیا گیا ہے۔ چونکہ یہ (روایات تفیر) متناقش ہونے کے علاوہ بطور مسلم کسی فتم کی ججت و سند کی حیثیت بھی نہیں رکھتیں۔ اسی ضمن میں علمی، فلفی، تاریخی، اجماعی اور اخلاقی ابحاث کا ایک سلسلہ بھی جہاں تک ہو سکا مضمون آیات سے مناسبت رکھتے ہوئے پیش سلسلہ بھی جہاں تک ہو سکا مضمون آیات سے مناسبت رکھتے ہوئے پیش کیا گیا ہے۔ وا

\*\*\*

#### حوالهجات

ارروز نامه جمهوری اسلامی، تبران، خصوصی ایریش (روزرحلت علامه طباطباکی ای بحواله مفتاح المیزان، مقدمه، ص ۲۳ مقدمه ۲ مقدمه م ۲۳ مقدمه مفتاح المیزان، ص ۳۴ مقدمه مفتاح المیزان، ص ۳۴ مقدمه

س- یادنامه فسرکیر، ص۱۵۱ اوردوین یاد نامه علامه طیاطیانی ، ص ۱۳۱

۳ - احیائے تفکر اسلامی، ۲۸ -

۵ خشتین یاد نامه علامه طباطبائی من ۲۰۰-

٢رايضاً

٧- مهرتابان، ص٠٠ تا ١٩٠٠

٨ خنتين ياد نامه علامه طباطبائي،ص ٨٠١\_(ازمقاله ولايت تكويني)\_

و\_بادنامه مفسر كبير، ص 29، ٨٠، ٨١\_

١٠- ياد نامه مفسر كبير، ص ٧٠، المنقل از نشريد دارالقريب، مثال ٨، شاره، تاريخ ١٩٥٧ هر برطابق ١٩٥١ و-

اا نقباء البشرفي القرن الرابع عشر، ٢٥،٥٥٥ ١٢٨٠ ١٢٨

١٢ ـ مفتاح الميزان، ج ١، ص ٣٠ ـ

سار یاد نامه مفسر کبیر، ص۱۹۴

۳۱- روزنامه کیمان، مورخه ۹/۵ م ۱۳۲ مشی نقل ازمفتاح المیزان، ج ۱،۵۲۳

۵ا نخشین باد نامه علامه طباطبائی، ص ۱۰۲۰،۱۰۲۰

١٧ مفتاح الميزان (مقدمه) ص ١٧ م

ار دومين ياد نامه علامه طباطبائي ،ص٠٨ (مقاله جامعيت علامه طباطبائي )-

١٨\_مقدمة تفيير الميزان، ج أرض ١٢\_

اوتنعیص وترجمه ازمقدم تفیر المیزان، ص۱۲ ریهال اختصار کے پیش نظرع بی عبارات نقل کرنے سے برہیز کیا گیا

(\_\_

# ا قبالیات سے متعلق چند ناشناختہ کتابیں

سید حسین عارف نقوی اسلام آباد نه مؤلف، محقق، کتاب شناس، تذکره نویس

ذیل میں ان بیس کتب کا تعارف پیش کیا جارہا ہے جن میں تحقیق مواد موجود ہے ہر چند کے جن میں سے بعض حصول پر اختلاف کی گنجائش ہے گر اس کا یہ مقصد نہیں کہ انہیں صرف نظر کر دیا جائے ۔ انہیں نظر انداز کرنے کی مختلف وجوہ ہیں ۔ مطالعے کے بعد ان وجوہ تک رسائی چنداں، مشکل نہیں ۔

ا۔اقبال ۔آل محمد علی کے دربار میں:سید جم الحن تقوی

عنوانات : شخصیت علی ، حضرت علی علیه السلام سے عقیدت ،سپاس بحضور علی ، حضرت فاطمة الزهراً کے حضور سرکا رصلح حضرت امام حسن - ،حضرت امام حسین - کے حضور عقیدت کے بھول ،امام دوران حضرت مہدی ۔

پیڈ دادن خان :انجمن غلامان اسلام پا کستان پین وال ۴۶،۱۹۷ء،۱۲۸ص .

٢- اقبال اور علامه ين زنجاني مع وي والهام اور بربان امامت : اكبرحيدري تشميري

ای بان اور موامد می روی و اور به مه اور برها ای منت ۱۰ بر میروی میری علامه اقبال نے شخ عبد العلی الهر وی (م-۱۹۲۲ء) سے کافی علمی استفادہ کیا ان کی وفات کے بعد شخ عبد الکریم زنجانی نجفی (م-۱۹۲۸ء) لا بور تشریف لائے علامه اقبال نے ان سے بھی استفادہ کیا اقبال نے خطبات مدراس کے سلسے میں شخ زنجانی سے استفسار کیا اور انہوں نے تین گھنٹے تک ان موضوعات پر فی البدیہ تقریر کی شخ زنجانی نواب پیلس لا بور میں قیام پذیر سے سید حسن جعفری (م-۱۹۸۹ء) اس موقع پر موجود سے اور انہوں نے بیتقریر جو فارس میں تھی قبل کی وہ لکھتے ہیں ۔ موضوعات مہمہ فلسفی ، اجتماعی دینی و فدہبی کہ از حضور سرکار میرزا عبد الکریم زنجانی نجفی سوال نمودہ شدسائل ڈاکٹر سرمجہ اقبال بودمن کہ در آن مجلس حاضر بودم جو ابہائی سرکار مجتبد اعظم موصوف را کہ سہ ساعت وقت را مستفرق شدہ بقدر مقدور ضبط نمودم (وحی والہام : سید حسن جعفری

صے کے طبع ۱۹۳۵ لاہور ) لیعنی ریہ کتاب علامہ اقبال کی زندگی میں چھپی عجب اتفاق ہے کہ پاکستان میں علامہ اقبال اور ان کے معاصرین ،اقبال اور علما ء اور اقبال کے دوستوں پر بہت لکھا گیا اور چھیا لیکن ان دوعظیم ہستیوں کو صرف نظر کیا گیا بقول شاعر

زماندون کے اُجالے میں ان کو بھول گیا اس ایک بات پرروئے ہیں رات بھر تارے گوجر انوالہ، (۲۳۷+۲۳۷) ص

س-اقبال اور ہزارہ: یروفیسر بشیر احد سوز

ہزارے میں اقبال شناسی کی روایت ، مصنفین کے تعارف اور ان کی تصانیف کا جائزہ، اقبالیات پر ایم فل کے مقالات ایک جائزہ۔مشاہیر ہزارہ کے نام اقبال کے خطوط ،کلام اقبال کے منظوم تراجم کے ابواب کے تحت مقالات کے بعض عناوین :

میر ولی اللہ بطور اقبال شناس ،ڈاکٹر سید عبداللہ اور مطالعہ اقبال کے زاویے ، ہزارے کا ایک اقبال شناس۔ سید واجد رضوی ، پروفیسر ایوب صابر ۔ بحثیت اقبال شناس ، اوراق گم گشتہ کا جویا ،ڈاکٹر صابر کلوروی ،علامہ اقبال پر ابن خلدون کے عمرانی وتاریخی اثرات ،صوبہ سرحد میں اقبال شناس ، محدث ہزاروی اور اقبال : قبال اور ہزارہ

ا پیٹ آباد: سرحد اردواکیڈمی ( قلندر آباد )۲۰۰۲ء،۱۰۰م

۴ \_ا قبال در مدح محمد وآل محمد عليه سيداحسن عمراني

کلام اقبال میں مدحت اہلیت ÷ سے متعلق اشعار کو اکٹھا کیا گیا ہے اور ضرورت کی حد تک ان کی تشریح بھی موجود ہے بہشعر

اسلام کے دامن میں اور اس کے سواکیا ہے؟ اک ضرب یداللی اک سجدہ شہری یہ شعر وقار انبالوی کا ہے لیکن غلطی سے اس کی نسبت اقبال کی طرف کر دی گئی ہے اس کتاب میں وقار انبالوی کا خط بھی شائع کر دیا گیا ہے جس میں انہوں نے کہا ہے کہ بیشعر اُنہیں کا ہے۔ میں انہوں کے کہا ہے کہ بیشعر اُنہیں کا ہے۔ میں انہوں کے کہا ہے کہ بیشعر اُنہیں کا ہے۔ میں انہوں میں ۲۲۷

لا بور: حق برادرز، ١٩٤٤ ء، ٢٢٢ص\_

۵ ـ پاکستان کا نظریاتی بحران اور اقبال : ثاقب اکبر (مرتب)

ا خوت ا کادمی اسلام آباد کے زیر اہتمام ۱۳ نومبر ۱۹۹۵ ء کو ایک سیمینار منعقد ہوا جس کا عنوان تھا'' پاکستان کا نظریاتی بحران اور اقبالؓ '' اس میں پڑھے گئے مقالات کا مجموعہ

قاضی حسین احمه

ا ـ ا قبال كا تصور قوميت اور جم:

ثاقب اكبر

۲\_ا قبال کانظر به اجتهاد اور هماری مقنّنه:

۳-اسلامی ثقافت کی روح: ڈاکٹر رحیم بخش شاہین ۴-اقبال کا نظریہ ثقافت اور ہمارے مسائل: پروفیسر شاہد کامران

۵۔ Muslim Ummah as Iqbal conceived it یوفیسر جاویدحسین

اسلام آباد: اخوت اكادى ،١٩٩٣ء، (١٨٥٥)ص

۲ ـ خاد مانه تبدیلیان :مولا نا سید برکت علی شاه گوشه نشین (م ۱۹۵۷ء)

بانگ درا میں ۳۵۵ اغلاط کی نشاندہی

لا ہور: پنجاب بریس، ۱۹۵۵، ۴۸م

۷\_مرواقعه كربلادرنظراقبال: سيرجليل حيدر

عنوانات :علامه اقبال کی شاعری ،مرد مومن ،حربت اسلامیه ، پور بتول ،حق وباطل کی آویزش ، ملوکیت ، نه بهی یا سیاسی جنگ ،شهادت مع الاستقامت ،رمز قرآن ،اسلامی سلطنول کا عروج وزوال، بحضور سید الشهد اء

گوجر انواله: مكتبه افتخار ملت ،۵۵اص

٨ ـ ا قبال اور امر بهائي : دُاكْرُ صابر آ فا قي

ڈاکٹرصاحب نے ۱۹۹۵ء میں اس عنوان کے تحت ۵۹ صفحات پر مشتمل ایک مقالہ لکھا جے ادبیات مظفرآباد (آزاد کشمیر) نے شائع کیا اس مقالے کی اشاعت کے بعد اہل علم نے ڈاکٹر صاحب کومشورہ دیا کہ اس موضوع پر مزید تحقیق کی جائے اور کلی کو پھول بنایا جائے ۔ (صفحہ بن بن ۱۹۰۰ء) لاہور آئے علامہ اقبال سے بھی ۱۹۰۰ء میں ایران سے ایک بہائی عالم مرزامحودزرقانی (۱۹۲۷ء) لاہور آئے علامہ اقبال سے بھی ان کی ملاقات ہوئی ۔ انہوں نے علامہ اقبال کو امر بہائی سے آگاہ کیا ڈاکٹر صاحب کا خیال ہے کہ علامہ نے اپنے کلام میں بہائی افکار سے استفادہ کیا زیر نظر کتاب بارہ ابواب پر مشتمل ہے:۔ امر بہائی پاکستان میں، امر بہائی سے اقبال کی آشنائی، رجال اقبال (الف)رجال اقبال (بین علیہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کی اللہ علیہ کے خور کے منتظر سے ۔ چندمماثلتیں (بین علیہ اور فکر اقبال)

کتاب کا مقدمہ ڈاکٹر این میری شمل کے ایک مقالے کے ترجمہ پرمشتل ہے مصنف کے کہنے کے مطابق بیترجمہ جس کا عنوان ہے اقبال اور بابی بہائی دین معروف اقبال شناس ڈاکٹر صابر کلوروی (م۲۰۰۸ء) کے مشورہ پر دیا گیاہے (صفحہ و)

ا قبال امر بہائی سے اگر متاثر تضیق اقبال کے ان اشعار کے متعلق کیا کہا جائے گا۔ تھی خوب حضور علماء باب کی تقریر پیچارہ غلط پڑھتا تھا اعراب سماوات اسکی غلطی پر علاء سے متبسم اب میری امامت کے نصدق میں ہیں آزاد محبوس سے اعراب میں قرآن کے آیات (علامہ اقبال: ضرب کلیم، لا ہور شیخ مبارک علی ،۱۹۵۴ء ،۴۲م ساس کتاب کا پہلا ایڈیشن علامہ کی زندگی میں ۱۹۳۲ میں شائع ہوا)

مظفرآ باد،۱۹۹۹ء کے ۳۷

٩ \_ اقبال كا بوسك مارم : يروفيسر مولانا سيد سبط شرزيدى

مصنف کے اپنے الفاظ میں علامہ اقبال کی علمی وفنی صلاحیت پر مختصر گر جامع بحث (ٹائیل پنج) اقبال کی پیچان چار حیثیتوں سے بتائی گئی ہے شاعر مفکر اسلام مصور پاکستان فلفی ان حیثیتوں کے بارے میں منفی مواد اکٹھا کیا گیا ہے۔

كراچي زيد بن على فاؤنديش ياكتان ۲۰۰۰ ء ۱۲۰س

۱- اقبال اور احمدیت: جناب جسٹس ڈاکٹر جاوید اقبال کی کتاب 'زندہ روڈ پر تبھرہ: شخ عبدالماجد ۱۹۸۳ء میں علامہ اقبال کی سوانح بعنوان 'زندہ رود، شائع ہوئی جسمیں اقبال اور احمدیت کا بھی تذکرہ تھا اور اس کا بھی ذکر تھا کہ علامہ نے مرزا غلام احمد قادیانی (م۱۹۰۸ء) کی بھی بیعت نہیں کی لیکن علامہ کے بھینچ شخ اعجاز احمد (م۱۹۹۳ء) کواس بیان سے اختلاف تھا چنانچہ انہوں نے ۱۹۸۵ میں ایک کتاب بعنوان 'مظلوم اقبال'شائع کی بعض اطراف سے بیعت کی نفی پر کافی کچھ شائع ہوا شخ عبد الماجد نے نے اٹھائے گئے تمام سوالات کے جوابات پر مذکورہ بالا کتاب کھی یہ کتاب بیں ابواب پر مشتمل ہے جس میں سے بعض یہ بیں:

اقبال کا قادیانی پس منظر اور احدیت ، بر صغیر کی ذہبی صورت حال کا جائزہ، احدیت اور انگریز کھران ، علامہ اقبال اور انگریز کھران ' جماعت احمدید اور جہدو جبد آزادی، علامہ اقبال نے ۱۹۳۵ علی معلم میں احمدیت کے متعلق اپنی رائے بدل لی مسلم لیگ اور قائد اعظم محمد علی جناح سے جماعت احمدید کے روابط ،آل اعثر یا تشمیر کمیٹی ،اخبار زمیندار کے نظریات اور علامہ اقبال ،اقبال اور احمدیت، علامہ اقبال کا روحانی مقام ومرتبہ، دونظریات ۔

علامه الجال ۵ روحال مقام و حربته ، دو تعریات -لا مورچو بدری ارشاد احمد ورک ایدورکیٹ ، ۱۹۹۱ء۵۵۳

اا فكرا قال اورتح يك احمد يد تحقيق كے نئے گوشے: شخ عبدالماجد

کتاب نمبر ۱۰ چھپنے کے ساتھ ہی اس پر بحث وتقید شروع ہوگئ ہفت روزہ مہارت نے اس بحث کو چھاپنے میں خاص حصہ لیا اس وقت کے اقبال اکادمی کے ڈپٹی ڈائرکٹر جناب ڈاکٹر وحید عشرت صاحب نے لکھا کہ انہوں نے کتاب کا مطالعہ کرلیا ہے اور بہت جلداس کا جواب کھوڈگا جب ایک

عرصے تک اس کا جواب نہ چھیا توشیخ عبدالماجدنے کتاب کا دوسرا حصہ لکھ ڈالا یہ کتاب ۱۲۵ بواب پر مشتل ہے: اقبال اکیڈی کے بی ایک ڈی محقق کے شکوک کا ازالہ ، اقبال اور قبر سیح، فکر اقبال ،سر کا ر برطانیه سے گہری عقیدت ،اقبال کا تصور ختم نبوت ،ختم نبوت اور اسلامی وحدت ، سرا قبال بنام پنڈت نہرو ، ڈاکٹر سرمحمد اقبال اور احمدیت لا بور: محمد رشید احمد ایدو کیٺ ، ۱۹۹۲ء، ۲۹۷ص ١٢\_مسلك هبيرٌ اوراقبال بخسين جعفري (م ١٩٩٥ء) عنوانات : معركة ق و باطل مسينً اورعشق الهي مسينً كا فقر غيور مسينً اورخودي مقصد حيات، مرگ یزید ،تب وتاب جاودانه راولینڈی: پاکستان خمینی مشن ،۴۰ ۴۸ هه، ۱۳۹ ص ١٣ ـ ميلا دشريف اور علامه اقبال: سيدنور محد قادري (م ١٩٩٧ء) لا بور: مجلس خدام اسلام ،۱۹۹۹ و (بارششم ) ،۳۳۳ ص ۱۳ نوائے اقبال: علامه مرزا احد علی امرتسری ( م ۱۹۷۰ء ) عنوانات :مغربیت وفرنگیت اوراس کا انجام، حقیقت روسیه واشتر اکیه، قرون وسطی میں مسلمانوں کے زوال کے اسباب ،اسباب عروج و استحام ملت اسلام و دولت پاکستان ،حقائق اقبال کے عملی مونے ، شرح اسرار اسائے حضرت علی مرتضی ،عورتوں کے لیے اسوہ کاملہ ، مسلک شبیر ، منتظر، لا بور: اداره معارف اسلام ، ۲۵ص ۱۵ وفات نامه اقبال: دُاكرُ سيد سجاد حسين شيرازي (م ٢٠٠٤) کتاب یا فی مقالات پرمشمل ہے: علامہ اقبال کی نماز جنازہ کتنے مقامات پر ادا کی گئی ،علامہ کی نماز جنازه میں امامت کا مسلم بنماز جنازه میں شرکاء کی تعداد، علامه اقبال کی نماز جنازه اور شخ عطا محمہ ، علامہ کی میت کی تدفین کس وقت عمل میں آئی ، ۔ سر گودها: دبستان ارباب اردو ۱۹۹۸ء ۴۰۰اص ١٧\_ علامه ا قبال درادب : فارسي وفرهنگ افغانستان ( فارسي ) : دكتر اسدالله محقق این کتاب ده فصل دارد: اندیشه ی اقبال وزبان شعر ، نگرش اقبال به جهان اسلام ، جائيگاه افغانستان درا شعار اقبال ، پویند فکری اقبال بابزرگان شعروادب ورجال سیاسی افغانستان، علامها قبال از دیدگاه شاعران افغانستان ،علامها قبال از دیدگاه نویسندگان افغانستان ،علامها قبال در برنامهي درسي افغانستان این کتاب رساله دکتری محقق است اسلام آباد: مركز تحقیقات فارسی ایران و پاکستان ، ۲۰۰۵ء، ۳۳۵ ص ۱- الحیاة والموت فی فلسفه اقبال (عربی): اقبال كافلسفه حیات وموت اردو: محمد حسن الاعظمی عنوانات: فلسفه الحیاة والموت ،النشید الاسلامی ، حدیث الروح ،شكوی و جواب شكوی ، فاطمة الزهراء کراچی: الاز هر پرنشر ایند پبلشر ز ،۱۹۲۹ء ، ۲۲۰ ص ۱۰ یا د نامه اقبال: بهاو الدین ۱۰ اور مکسه قسم دارد: القسم الاول فارسی ، القسم الثانی اردو ، القسم الثالث انگلیسی

اور صفحه مقاله با: اقبال زنده كننده شعر فارس در شبه قاره ، عقل وعشق در شعر اقبال ، غرب وشرق عناوين بعض مقاله با: اقبال زنده كننده شعر فارس در شبه قاره ، عقل وعشق در شعر اقبال ، غرب وشرق در اشعار اقبال ، علا مه اقبال در ایران ، اقبال دشمن استعار ، اقبال از دید از دیدگاه شاعران ، اقبال اور تصوف ، اقبال اور جمال الدین افغانی ، زرتشت اور علامه اقبال ، علامه اقبال کی فارس غزل گوئی۔

Love and Reason in Iqbal's Poetry.

Treatment of Satan in Iqbal's Poetry.

Allama Igbal as the greatest Propagator of self

لا بور: خانه فرهنگ، ۱۹۷۸ء، (۱۰۷+۱۳۲۲)ص

١٩ ـ اقبال كى شخصيت پر اعتراضات كا جائزه : پر وفيسر دُاكثر ايوب صابر

بقول بروفيسرعبدالجبارشاكر

پیش نظر کتاب میں فاضل مصنف نے اقبال کی شخصیت پر لگائے گئے سرہ الزامات ، اتہامات اور اشکالات کو تجزیہ و تحلیل کی میزان میں تولنے کی کامیاب کوشش کی ہے ۔ ص۲۳

عنوا نات : اقبال کا خاندان \_اعتراضات کی زد میں ،شراب نوشی ،سر کا خطاب ، انگریز دوسی ، تضاد فکر وعمل ،مغرب دشنی \_

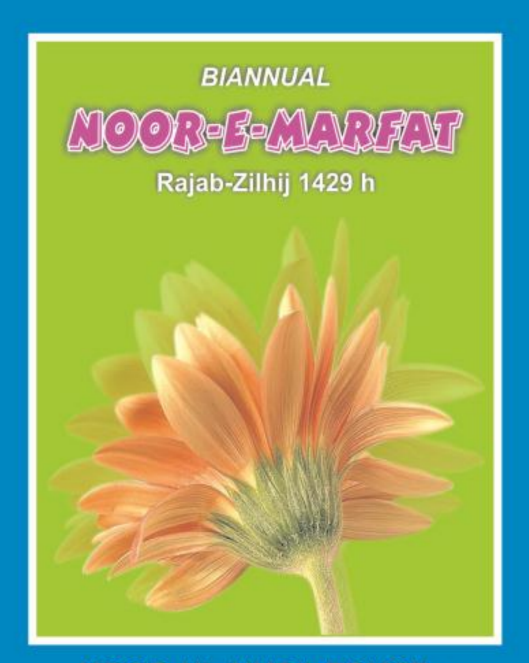
لا مور: انسٹی ٹیوٹ آف اقبال اسٹڈیز ، بیت الحکمت ،۲۰۰۲ء ، ۲۳۸ص

۲۰ - اقبال - ایک صوفی شاعر: دُاکرُ سهبل بخاری (م ۱۹۹۰)

عنوانات : تصوف اور شعر فارس ،صوفی اور شعر فارس ، فارس کی صوفیانه شاعری ، اقبال کا صوفیانه ماحول ،

ا قبال پرصوفی شعراء کے اثرات ، اقبال کی صوفیانہ شاعری ،صوفی شعراء میں اقبال کا مقام ، اقبال کی صوفیانہ اصطلاحات

كراجي: مكتبه اسلوب، ١٩٨٨ء، ١٩٨٨



# **NOOR-UL-HUDA TRUST ®**

Sadat Colony Bara Kahu, Islamabad. Tel: 051-2231937

URL: www.jamiaraza.net

Email: noor.marfat@gmail.com